



# محتصيرالدالمعاد

تالیف شنج الاث لام محمد بن عبرالوهاب رحماشتالی ؤزارت اسلامي اموروا وقاف ودعوت وارشاد كي شائع كردَه بتعاون منوسك سته إبراهيم بن عبدالعزيز آل إبراهيم الخيربير علامه ابن القيم كي مشه*ورتص*نيف زا دُالمعَاد " محصررادالمعاذ تالیف شخوالا محرین عبرالوها ب رحمر الله تعالى

> ترجه سَعیٔداحرقمرالزمان النّ**دوی**

وزارت کے شعبہ مطبوعات ونشر کی زیرِبگرانی طبع شکرہ م

### وزارة الشؤون الاسلامية ، ١٤٢٧ هـ فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية أثناء النشر

محمد بن عبدالوهاب بن سليمان

مختصر زاد المعاد - الرياض.

۲۹۲ ص ، . . سم ۲۹۲ ۲۳سم

ردمك ۲-۱۰۰-۹۹۲۰ و

(النص باللغة الأردية)

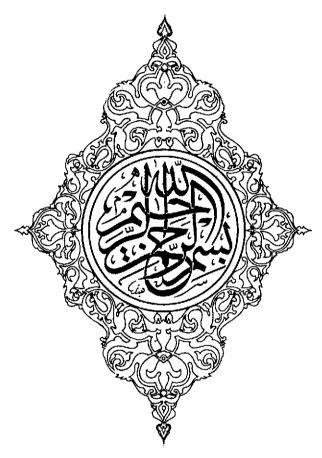
١- السيرة النبوية أ- العنوان

ديري ۲۳۹

17/17

رقم الإيداع: ١٧/٠٧٦٦

ردمك : ۲-۱۰۰-۲۹ با۹۹۳



شروع الشرك نام سناجر برا مهربان نهايت رحم والاسب

#### فهرست مضامين

| <b>!</b> +   | مقدمه سعيد احد تمرالزمان                                         | 1  |
|--------------|------------------------------------------------------------------|----|
| ı۳           | میخ الاسلام محمد بن عبد الوہاب کے مختصر حالات زندگی              | r  |
| ۱۵           | علامه ابن القيم رحمته الله عليه كالمخقر تعارف                    | ٣  |
| I۸           | مقدمه امام ابن القيم                                             | ٨  |
| rı           | الله تعالی کوپا کیزه و لهیب چیزیں پسند ہیں                       | ۵  |
| ۲۳           | اتباع سنت کی ضرورت                                               | ۲  |
| ro           | نبی کریم صلی الله علیه وسلم کے وضوء کا طریقتہ                    | 4  |
| ۲۸           | نی کریم صلی الله علیه وسلم کی نماز کا طریقه                      | ٨  |
| ۳r           | نبی کریم صلی الله علیه وسلم کانمازوں میں قراءت کا طریقه          | 9  |
| ۳۵           | نبی کریم صلی الله علیه وسلم کے رکوع کا طریقه                     | 14 |
| ~_           | نی کریم صلی الله علیه وسلم کے سجدے کا طریقہ                      | ŧ  |
| ۳٩           | نی کریم صلی اللہ علیہ و سلم کے تشد کا طریقہ                      | 11 |
| <b>(^ (^</b> | نی کریم صلی الله علیہ وسلم کے سجدہ سبو کا طریقہ                  | Ir |
| ۳,۷          | نی کریم صلی الله علیه وسلم کی نماز کی سنتوں کا طریقه             | 10 |
| ۵٠           | نی کریم صلی الله علیه وسلم کی نماز تنجد کا طریقه                 | 16 |
| ۵۵           | نی کریم مسلی الله علیه وسلم کی نماز چاشت اور سجده تلاوت کا طریقه | ľ  |
| ۵۷           | نی کریم صلی الله علیه وسلم کا یوم جعه میں اسوہ حسنہ              | 12 |
| ٧٠           | يوم جمعه كي فغيلت وعظمت كابيان                                   | 1/ |
| ۳۳           | نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے نماز عبدین کا طریقیہ               | P  |

| ۵۲         | نبی کریم صلی اللہ علیہ و ملم کا سورج کر ہن کے موقع پر اسوہ حسنہ        | **  |
|------------|------------------------------------------------------------------------|-----|
| 44         | نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے نماز استقاء کا طریقہ                     | rı  |
| ۷.         | نبی کریم صلی الله علیه و سلم کا دوران سغرعبادتوں کا طریقته             | rr  |
| ۷٣         | نی کریم صلی الله علیه وسلم کے تلاوت قرآن کا طریقتہ                     | ۲۳  |
| <b>۷</b> ۵ | نبی کریم صلی الله علیه وسلم کا مریضول کی عیادت کا طریقته               | rr  |
| ۸۳         | نی کریم صلی الله علیه و سلم کا صلاة خوف کا طریقه                       | ۲۵  |
| ۸۵         | نبی کریم صلی الله علیہ وسلم کے اداء زکوۃ کا طریقہ                      | 77  |
| ٨٧         | نبی کریم صلی الله علیہ وسلم کا اموال زکوۃ کے تقتیم کا طریقہ            | ۲∠  |
| 9+         | نبی کریم صلی الله علیه وسلم کا ادائے صد قات کا طریقه                   | 24  |
| 93         | نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا رمضان کے روزے رکھنے کا طریقہ             | 79  |
| 90         | نبی کریم صلی الله علیہ وسلم کا روزے کے بارے میں اسوہ حسنہ              | ۳•  |
| 92         | نبی کریم صلی الله علیه وسلم کا نغلی روزے رکھنے کا طریقه                | ۳۱  |
| 99         | نبی کریم صلی الله علیہ وسلم کے اعتکاف کا طریقہ                         | ٣r  |
| 1+1*       | نی کریم صلی الله علیه وسلم کا حج اور عمره کا طریقه                     | ٣٣  |
| 14+        | نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کامنیٰ میں قیام کے دوران معمولات واسوہ حسنہ | ٣٣  |
| ITT        | نی کریم صلی الله علیہ وسلم کاسفر حج ہے واپسی کا طریقہ                  | ۳۵  |
| ITT        | نبی کریم صلی الله علیہ وسلم کے قرمانی اور عقیقہ کا طریقتہ              | ۳۲  |
| 114        | نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا قربانی کے جانور کے انتخاب میں اسوہ حسنہ | ٣٧  |
| IT9        | نبی کریم صلی الله علیه و سلم کے عقیقہ کا طریقہ                         |     |
| 11"+       | نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا نام و کنیت رکھنے کے متعلق سنت طبیبہ     | ٣٩  |
| 12         | نبی کریم صلی الله علیہ وسلم کے انداز بیان اور تفتگو کا طریقتہ          | ۴٠) |
| الدلد      | نبی کریم صلی الله علیه وسلم کے ذکرواذ کار کا طریقتہ                    | ۱۳  |
| Ira        | نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا گھر میں داخل ہونے کا طریقہ              | ۳۲  |
| IMA        | نبی کریم صلی الله علیه وسلم کا اذان میں اسوہ حسنہ                      | ۳۳  |
|            | •                                                                      |     |

| ۱۳۸         | می کریم صلی الله علیه وسلم کا کھان <sup>ا</sup> کھان <sup>ے</sup> کھان <sup>ے</sup> کھانا کھانے کا طریقہ | ~~ |
|-------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| IOI         | نی کریم صلی الله علیه وسلم کے سلام اور اس کے جواب کا طریقہ                                               | 50 |
| rai         | می کریم صلی الله علیه وسلم کا اہل کتاب کو سلام کرنے کا طریقہ                                             | ۴٦ |
| ۸۵۱         | م می کریم معلی الله علیه و سلم کا اجازت طلبی کا طریقه                                                    | ٣٧ |
| 141         | نبی کریم معلی الله علیه وسلم کا چینیکنے میں اسوہ حسنہ                                                    | ۳۸ |
| יארו        | فی کریم صلی الله علیه وسلم کاسفر کے دوران اسوہ حسنہ                                                      | ٩٧ |
| AFI         | نى كريم صلى الله عليه وسلم كاخطبه الحاجة مين سلت طيب                                                     | ۵٠ |
| <b>I∠</b> + | نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا خواب دیکھنے کے متعلق اسوہ حسنہ                                             | ۱۵ |
| 141         | نی کریم صلی الله علیہ وسلم کی وساوس کے متعلق سنت ملیبہ                                                   | ۵۲ |
| 121         | می کریم ملی الله علیه وسلم کی غصہ کے وقت کی تعلیمات حسنہ                                                 | ٥٣ |
| الاه        | می کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے نزدیک ٹاپندیدہ الغاظ و کلمات                                               | ۵۴ |
| 144         | می کریم ملی الله علیه وسلم کا جهاد و غزوات میں اسوہ حسنه                                                 | ۵۵ |
| IAI         | جهاد فی سبیل الله کے درجات و مراتب                                                                       | ۲۵ |
| ١٨٣         | جہاد میں مومن کامل کا امتحان                                                                             | ۵۷ |
| ŧΛΛ         | نمی کریم معلی الله علیه وسلم کاوعوت اسلام اور محابه کرام کا قبول اسلام                                   |    |
| 191"        | قبی کریم ملی الله علیه وسلم کو ایزا رسائی اور آپ کاسفرطا نف                                              |    |
| 192         | نبی کریم ملی اللہ علیہ وسلم کے معراج کاواقعہ                                                             |    |
| r•r         | نی کریم صلی الله علیه وسلم کی ججرت مدینه کاواقعه                                                         | ٦I |
| rii         | نمی کریم صلی الله علیه وسلم کی مدینه منوره میں تشریف آوری کی کیفیت                                       |    |
| 110         | نی کریم ملی الله علیه وسلم کامسجد نبوی کی تغییر کا طریقه                                                 | 42 |
| <b>**</b>   | نبی کریم مملی الله علیه وسلم کا مدینه میں قیام اور جهاد کی مشروعیت                                       | ۲۳ |
| rry         | نبی کریم مسلی الله علیه وسلم کا جهاد فی سبیل الله میں اسوہ حسنه                                          |    |
| rrr         | نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا قیدیوں کے ساتھ معاملہ کا طریقہ                                             |    |
| ***         | نمی کریم ملی الله علیه وسلم کا غنیمت کی زمین کی تقتیم کا طریقه                                           | 44 |

| rmy         | ني كريم صلى الله عليه وسلم كالمان مسلح 'جزيه مين الل كتاب اور منافقين كيهاته معاملے كا طريقة | ۸۲         |
|-------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| rra         | نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا عقد ذمہ اور جزبیہ وصول کرنے کا طریقتہ                         | 44         |
| rra         | نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا آحیات کفار و منافقین کے ساتھ معالمہ کا طریقہ                   | ∠•         |
| rar         | نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا محابہ کرام کے ساتھ معاملہ کا طریقہ                            | ۷۱         |
| ror         | نبی کریم صلی الله علیہ وسلم کے غزوات کا بیان                                                 |            |
| ra_         | غزوه بدر کاعظیم اور تاریخی معرکه                                                             | 24         |
| ryr         | غزوہ احدے مشنبط احکام ومسائل                                                                 | ۷۴         |
| <b>7</b> 44 | حمراء الاسد كاواقعه                                                                          | <b>∠</b> ۵ |
| ۲۸+         | واقعدا فك كابيان                                                                             | ۲۲         |
| rar         | غزوه خندق کابیان                                                                             |            |
| PAY         | صلح حدیدبیر کابیان                                                                           |            |
| 244         | صلح حدیب یے مشبط احکام و مسائل                                                               |            |
| 790         | غزوه خیبر کابیان<br>م                                                                        |            |
| <b>19</b> 4 | غزوہ خیبرے مشبط احکام و مسائل<br>منہ برے ع                                                   |            |
| m+4         | غزوه فتح مکه کاعظیم واقعه کابیان<br>د پیر                                                    |            |
| <b>m+m</b>  | فتح کمہ ہے مشبط احکام و مسائل                                                                |            |
| r•2         | غزوه حنین کابیان<br>مرحن                                                                     |            |
| ۳+۸         | غزوہ حنین سے مشبط احکام ومسائل<br>ذریع                                                       |            |
| ۱۳۱۱        | غزوه طائف کابیان                                                                             |            |
| 1"11"       | غزوہ طائف ہے مشنبط احکام و مسائل                                                             |            |
| ۳۱۸         | غزوه تبوک کابیان<br>نته به به به                                                             |            |
| rra         | منافقین کی ایک سازش<br>مربرین تربرین                                                         |            |
| rry         | مبجد ضرار کی تغمیر                                                                           |            |
| ۳۲۷         | مه ينه مين شاندار استقبال                                                                    | 91         |

| <b>779</b>  | غزوہ تبوک سے منتنبط احکام و مسائل                                           | 41 |
|-------------|-----------------------------------------------------------------------------|----|
| rrr         | حضرت کعب بن مالک اور ان کے رفقاء کا واقعہ                                   | 91 |
| rrr         | واقعه حضرت كعب سے مشبط احكام ومسائل                                         |    |
| ۳۳۸         | غزوہ تبوک ہے واپسی پر حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کی امارت میں حج             |    |
| ۳۵٠         | نبي كريم ملى الله عليه ومنكم كا طريقه جسماني علاج ميں                       |    |
| 200         | نظريد كاعلاج                                                                |    |
| roo         | خود اپنی نظر لگنے کاعلاج                                                    | ۸P |
| ran         | نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا شدت مصیبت کے علاج کا طریقہ                    |    |
| ۳YI         | نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا حزن وغم کے علاج کا طریقہ                      |    |
| ۲۲۳         | نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا بے خوابی اور تھبراہٹ کے علاج کا طریقہ         |    |
| MAY         | ني كريم صلى الله عليه وسلم كاحفظان محت يسسلسله مين اسوه حسنه                |    |
| ٣٧٠         | نی کریم ملی الله علیه و سلم کا کھانے پینے میں اسوہ حسنہ                     |    |
| ۳∠r         | بنی کریم صلی الله علیه وسلم کا خوشبو کے استعال میں اسوہ حسنہ                |    |
| <b>"</b> 4" | ني كريم ملى الله عليه وسلم كا فيصلوں اور احكام ميں اسوہ حسنہ                |    |
| <b>7</b> 22 | نی کریم ملی اللہ علیہ وسلم کا تقتیم غنائم ہے متعلق فیصلہ اور طریقہ          |    |
| ۳۷۸         | ا نبی کریم صلی الله علیه وسلم کا ہدایا و تحا کف قبول کرنے کا طریقه          |    |
| <b>7</b> 29 | نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا اموال و املاک کے تعتیم کا طریقہ               |    |
| ۳۸۳         | نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا ایفائے عمد اور قاصدوں کے ساتھ معالمہ کا طریقہ |    |
| ۳۸۵         | نی کریم ملی الله علیه وسلم کاغیرمسلهوں کو امان اور پناه دینے میں اسوہ حسنہ  |    |
| ۳۸۲         | نی کریم معلی الله علیه وسلم کاغیرمسلموں سے جزیہ لینے کا طریقہ               |    |
| ۳۸۸         | نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا نکاح کے متعلق اسوہ حسنہ                       |    |

#### بسير لمقالة فألتحيه

#### مقدمه

مرور کائنات نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سیرت طیبہ ایسا سدا بہار موضوع ہے جس پر ہے شار لوگوں نے فتلف زبانوں میں لکھا ہے اور قیامت تک اس سعادت عظیٰ کا سلسلہ جاری رہے گا۔ چو نکہ یہ موضوع ایسا دل آویز اور جاذب نظرہ کہ ان گنت سیرت نگاروں کی تحریری مختمراور کی مخیم آلیفات سامنے آ چکی جی اس کے باوجود بھی مضمون کی ختکی اور عدم دلچیں کی شکایت پیدا نہ ہو سکی اور نہ بھی سامنے آ چکی جی اس کے باوجود بھی مضمون کی ختکی اور عدم دلچیں کی شکایت پیدا نہ ہو سکی اور ہر پیدا ہوگ ۔ حقیقت یہ ہے کہ نی اگرم صلی اللہ علیہ وسلم کی حیات مبارکہ کے استے گوشے ہیں اور ہر گوشے کے استے پہلو ہیں کہ بھی کوئی یہ دعوی نہیں کر سکتا کہ اس موضوع کا حق اواکر دیا گیا اور اس بح گوشے کا سیاگر انقدر ذخیرہ تاریخ میں نہیں گرسکا کہ اس موضوع کا حق اواکر دیا گیا اور اس بح تاہیدا کا در سارے موتی نکال لئے گئے ہیں 'چنانچہ ان خدمات و جذبات کے نتیج میں ایساگر انقدر ذخیرہ تیار ہوگیا جس کی نظیر سیرت و سوان کی تاریخ میں نہیں لمق۔

اس بے انتا کرت کے باوجو والی کائیں معدودے چندی تھیں جن میں آنخضرت معلی اللہ علیہ وسلم
کی حیات طیبہ کو ایسے انداز ہے چیش کیا گیا ہو جو ایک مسلمان کے لئے اسوہ حسنہ ولائحہ عمل ثابت ہو ،
کی کنا آپ کی ذات گرای ہر مسلمان کے لئے اسوہ حسنہ ولیل منزل ، عمع راہ اسلامی تعلیمات اور
ہدایات کا عمل نمونہ ہے اور جب تک آپ مسلی اللہ علیہ وسلم کا اسوہ حسنہ ہمارے سامنے نہ ہمواس وقت
تک نہ ہم اسلام کو سمجھ سکتے ہیں اور نہ صبح طور پر اس پر عمل کر سکتے ہیں اور نہ ہی سعادت و ہدایت اور
کامیانی کی منزل تک پنچ سکتے ہیں۔ خود قرآن عکیم نے اپنے اس فرمان سے اس کی نشاندہ کی کی ہے ارشاد
خداوندی ہے :

﴿ لَفَذَ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أَسْوَةً حَسَنَةً ﴾ [الأحزاب: ٢١] ورحقيقت تم لوگول كے لئے اللہ كے رسول ميں ايك بهترين نمونہ ہے۔ اس لئے اسوہ حند کے ہم اس دفت تک رمز شناس نہیں ہو سکتے جب تک آپ کی حیات طیبہ کے تمام پہلو ہمارے سامنے نہ ہوں۔

اور سیرت نبوید علیہ العلاق والسلام کے اس بحر ذخار میں علامہ و امام ابن القیم رحمتہ اللہ علیہ کی آلف "زاو المعادفی حدی خیر العباد" سرفہرست رکھی جانے والی عظیم الشان کتاب ہے ، جس میں آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی حیات طیب کو بطور اسوہ و نمونہ پیش کرنے کی قاتل قدر کوشش ہے اور جس میں پوری جامعیت اور پوری تحقیق کے ساتھ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی سیرت کے مختلف پہلوؤل کی توضیح کی سی ہے۔

چنانچه ندکوره کتاب کو آنخضرت صلی الله علیه وسلم کی حیات طیبه اسوه حسنه شب و روز کے معمولات عادات اخلاق خصائل و شائل صفات و غزدات پر مشتل انسائلو پیڈیا (ENCYCLOPAEDIA) قرار دیا جائے تو ذرا مبالغه نه ہوگا۔ اس میں قرآن کی تغییر بھی ہے صدیت کی تشریح بھی اور رادیان حدیث پر جرح و تعدیل بھی اور ان سے مستبط فقہی مسائل بھی۔

اس وسیع تر معنویت افادیت اور اہمیت کے اعتبار سے زادالمعاد واقعنا زادالمعاد ہی ہے ایعنی توشہ آخرت۔ یہ کتاب اپنی امنی مجموعی محاس کی وجہ سے ہمیشہ اہل علم کے حلقوں میں محبوب و مقبول رہی ہے۔

پیش نظر کتاب کی اس اہمیت و افادیت کی وجہ سے ایک عرصہ سے دل میں آرزو بھی کہ اردو میں بھی کوئی ایسی بی کتاب سیرت نبویہ پر قلبند کی جائے جس میں دامی اسلام کی حیات طیبہ کو اس طور سے پیش کیا جائے کہ ہر پڑھنے والے کے سامنے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی مجموعی زندگی آ جائے کیونکہ ہمارے عوام نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے عقیدت و محبت تو بہت زیادہ رکھتے ہیں گران کی اکثریت آپ کے اسوہ حنہ کے خصوصاً ان پہلوؤں سے بالکل نا آشنا ہے جن کے بارے میں ایک مسلمان کو شب و روز ضرورت برخ ہی ہو سکا۔

چنانچہ خیال پیدا ہوا کہ اس کی تلافی اس کتاب کے ترجمہ سے پوری ہو سکتی ہے۔ اگرچہ اردو زبان میں اسلامی علوم و معارف کا بیش بہا نزانہ موجود ہے 'لیکن اس کتاب کے ترجمہ سے ایک قابل قدر اور قیتی سرمائے کا اضافہ ممکن ہے۔

یہ کتاب (زادالمعاد) چو تکہ اپنی ضخامت و طوالت کے باعث ہر شخص کے مطالعہ میں بآسانی

نہیں آسکتی اس لئے ضروری معلوم ہوا کہ اس کو مخفر کیا جائے اور وہ تمام مباحث نکال دیئے جائیں ہو نیادہ ترعلاء و محفقین کے اختصاصات ہیں ہے ہیں۔ تاکہ براہ راست عوام بھی اس سے فینیاب ہو سکیں۔

تاہم خوشکوار امریہ ہے کہ اس ضرورت کوشخ الاسلام محرین عبدالوہاب رحمتہ اللہ علیہ نے برئی خوبی و خوش اسلوبی سے پورا کر رکھا تھا، اب محض اس کو اردو میں منتقل کرنے کا مرحلہ باتی تھا، چنانچہ میں نے اللہ تعالیٰ پر بھروسہ کرکے اس مخفر ہم جامع انتخاب جو "مخفر زاوالمعاد" کے نام سے متعدو بارشائع ہو کر منظر عام پر آچکی ہے اور محرین عبدالوہاب رحمتہ اللہ علیہ کے حسن انتخاب اور حسن ترتیب کے ساتھ ساتھ ان کے عقیدہ و عقیدت اور نبی اکرم صلی اللہ علیہ و سلم کے حضور ان کی محبت و اطاعت کا بے مثل ان کے عقیدہ و عقیدت اور نبی اگرم صلی اللہ علیہ و سلم کے حضور ان کی محبت و اطاعت کا بے مثل شاہکار ہے نیز اصل ماخذ ہی کی طرح مقبول عام رہی ہے، پورے عزم و حوصلے اور عقیدت و محبت کے ساتھ شاہکار ہے نیز اصل ماخذ ہی کی طرح مقبول عام رہی ہے، پورے عزم و حوصلے اور عقیدت و محبت کے ساتھ شاہکار ہے نیز اصل ماخذ ہی کی طرح مقبول عام رہی ہے نیز مصل کر رہا ہوں اور امید رکھتا ہوں اس معرکتہ الآراء و مفید کتاب کا اُردو ترجمہ پیش کرنے کی سعادت عاصل کر رہا ہوں اور امید رکھتا ہوں کہ سے کاوش عام قار کین کے ساتھ ساتھ علی و فکری حلقوں میں بھی قدروعزت اور اعتزاف و قولیت کی نظروں سے دیکھی جائے گی۔

کہ سے کاوش عام قار کین کے ساتھ ساتھ علی و فکری حلقوں میں بھی قدروعزت اور اعتزاف و قولیت کی نظروں سے دیکھی جائے گی۔

میں اپنی اس حقیر کوشش کو محن انسانیت صلی اللہ علیہ وسلم کی جناب میں خراج عقیدت تصور کرتا مول اور دلی تمنا رکھتا موں کہ اس کے ذریعہ ہے آپ کے سوانح نگاروں کی فہرست میں کسی جگہ اس خاکسار کانام بھی آجائے۔ 'گر قبول افتد زہے عزوشرف''۔

نیزاس ذہنی کاوش اور علمی خدمت سے قوی امید رکھتا ہوں کہ بید میرے لئے سرماییہ حیات 'صدقہ جاربیہ اور زادالمعادیعنی توشہ آخرت ثابت ہو جائے گی۔

آخر میں میری دعاہے کہ اللہ تعالیٰ ہم سب کو حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے اسوہ حسنہ پر عمل پیرا ہونے کی توفیق ارزانی کرے اور اسے ہماری اُخروی زندگی کے لئے بہترین زاد راہ و سمع ہدایت بنائے۔ آمین!

رَبَّنَا تَقَبَّلْ مِنَّا إِنَّكَ أَنْتَ السَّمِيْعُ الْعَلِيْمُ، وَتُبْ عَلَيْنَا إِنَّكَ أَنْتَ التَّوَّابُ الرَّحِيْمُ، وَصَلَّى اللهُ عَلَى نَبِيّنَا مُحَمَّدٍ وَآلِهِ وَصَحْبِهِ وَسَلَّمَ.



## شیخ الاسلام محربن عبدالوہاب رحمتہ اللہ علیہ کے مخصر حالات زندگی

شیخ الاسلام محمر بن عبدالوہاب بن سلیمان التمیمی رحمتہ اللہ علیہ شہر عیبنہ میں 'جو مملکت سعودی عرب کے دار السلطنت ریاض کے شال کی طرف واقع ہے ' ۱۱۱۵ھ میں خانوادہ علم و فضل میں پیدا ہوئے اور وہیں بروان چڑھے۔

آپ کے والد ماجد علم و فضل' تقویٰ و طهارت' خلق و حیا اور بے شار صفات حسنہ سے متصف تھے اور قاضی شہر تھے۔ آپ کے دادا شخ سلیمان علاقہ کے مفتی اعظم تھے اور ان کا شار اکابر علماء میں ہو تا تھا۔
آپ نے ابتدائی تعلیم و تربیت اپنے والد سے حاصل کی پھر تخصیل علوم اسلامیہ کے ارادے سے مکمہ کمرمہ و مدینہ منورہ اور بھرہ وغیرہ کے سفر کئے اور وہاں کے علماء و مشائخ سے مختلف علوم و فنون کی تعلیم حاصل کی' اس کے بعد اپنے وطن واپس آکر دعوت و تبلیغ اور تعلیم و تدریس میں پوری طرح مشغول ہو حاصل کی' اس کے بعد اپنے وطن واپس آکر دعوت و تبلیغ اور تعلیم و تدریس میں پوری طرح مشغول ہو

آپ کو بجین ہی سے علماء سلف کی کتابوں کے مطالعے کا بے حد شوق تھا۔ خاص طور پر شخ الاسلام ابن تیمیہ رحمتہ اللہ علیہ اور ان کے شاگرد رشید علامہ ابن قیم رحمتہ اللہ علیہ کی تصانیف کا بڑے شوق و انہاک سے مطالعہ کرتے تھے۔

عمد طفولیت ہی سے آپ پر امر ہالمعروف و نہی عن المنکر کا جذبہ غالب تھا' چنانچہ آپ لوگوں کو کتاب و سنت پر مضبوطی ہے عمل پیرا ہونے کی تا کید کرتے تھے اور خاص طور پر ان بدعات اور رسومات کو چھوڑنے کی ترغیب دیتے تھے جنہیں بدعقیدہ لوگوں نے عوام میں دین کے نام سے پھیلا رکھا تھا۔

امام موصوف نے مسائل توحید اور اس زمانے میں رواج پا جانے والی شرکیہ رسوم کے متعلق علماء عصرے مباحث کئے 'لندا متعدد علماء آپ کے قائل اور ہم خیال ہوئے 'اس طرح وعظ و تبلیغ اور خطبات سے عوام الناس میں دینی بیداری پیدا فرمائی اور اتباع سنت کا جذبہ پیدا کیا۔

نیز مختلف امراء اور حکام کو اصلاحی خطوط لکھے جن میں دعوت آلی اللہ کی وضاحت فرمائی اور شرک و بدعات کی برائیاں بیان کیں ' دلا کل و براہین سے اسلام کی حقانیت کو ثابت فرمایا اور احکام شریعت کے نفاذ

کی دعوت دی۔

اس وعوت و صراحت کی وجہ سے بعض علاء و امراء آپ کے سخت مخالف ہو گئے جس کے باعث آپ اپنا وطن عیبنہ کے ۱۱۵ میں چھوڑنے پر مجبور ہو گئے اور مقام درعیہ کی طرف ہجرت کر گئے 'جہاں محمر بن سعود کے ساتھ کتاب و سنت کے نفاذ اور اس سلسلہ میں جہاد کرنے پر معاہدہ فرمایا 'اور پوری طرح دعوت و تبلیغ اور شرک و بدعت کو ختم کرنے میں مشغول ہو گئے 'آپ کی ان کوششوں کے نتیجہ میں نجد کی سرزمین توحید سے منور ہوئی اور عوام توحید سے سرشار اور شرک و بدعت سے ہیزار نظر آنے گئے۔

میرزمین توحید سے منور ہوئی اور عوام توحید سے سرشار اور شرک و بدعت سے ہیزار نظر آنے گئے۔

مورزے بی عرصے میں آپ کی دعوت کے اثرات و برکات جزیرہ العرب 'بین 'معروشام و مراکش اور برصغیر تک پہنچ گئے ۔ عام مسلمانوں میں اصلاح عقیدہ کے سلسلہ میں بیداری پیدا ہوئی اور صبح العقیدہ اور برصغیر تک پہنچ گئے ۔ عام مسلمانوں میں اصلاح عقیدہ کے سلسلہ میں بیداری پیدا ہوئی اور صبح العقیدہ لوگ آپ بی کی طرف منسوب کئے جانے گئے۔

آپ نے بہت سی مفید کتابیں تالیف کیں 'جن میں اکثرو بیشتر توحید کی دعوت اور شرک کی تردید پر زور دیا گیا ہے۔ ان میں سے چند مشہور تصانیف یہ ہیں:

ا - كتاب التوحيد

۲ - مخقرسيرة الرسول صلى الله عليه وسلم ـ

٣ - مخضرزادالمعاد (بيش نظر كتاب)-

س - الاصول اثلاثة واركتها-

۵ - مسائل الجابليته

٢ - كثف الشبهات.

٤ - الخلب المنبرية -

٨ - عقيده الفرتة الناجيه-

9 - اوث*ق عرى* الايمان-

الفرآن الكريم - تفسير آيات القرآن الكريم -

ان کے علاوہ اور بھی متعدد کتابیں اور رسائل و فماوی ہیں 'جو شائع ہو چکے ہیں۔

آپ کی وفات سعودی عرب کے شرریاض کے قریب مقام درعیہ میں ۱۲۰۱ھ میں ہوئی۔

#### علامه ابن القيم رحمته الله عليه كالمخضر نعارف

علامہ و امام ابن القیم کی سوائح عمری یا تعارف کے لئے چند اوراق ٹاکافی ہیں ' تاہم یمال طوالت سے ضرف نظر کرتے ہوئے مخضراً آپ کی حیات مبار کہ کے چند اہم اور روشن اوراق پیش کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔

آپ كا بورانام محربن ابو بكربن ابوب بن سعد حريز الزرى الدمشق مش الدين المعروف بابن القيم الجوزى هـ ، جوزي كا قائم كرده تها اس بي آب كه والد اجد قيم يعنى محرال اور ناظم تنه اور علامه ابن القيم بحي اس سے ايك عرصه خسلك رہے۔

علامہ ابن القیم ۱۹۱ ھ میں پیدا ہوئے اور علم و فضل اور اوب و افلاق کے گہوارے میں پرورش پائی ا آپ نے فہ کورہ مدرسہ میں علوم و فنون کی تعلیم و تربیت حاصل کی نیز دو سرے علاء سے استفادہ کیا جن میں شخ الاسلام ابن تیمیہ کا نام گرامی سب سے زیادہ اہم اور قائل ذکر ہے۔ ان کے شاگر درشید کی حیثیت سے زندگی بحر رفیق صادق کی حیاتی میدان جماد میں ان کے دوش بدوش اور استاذ کے بعد ان کے علوم کو نمایت قیمتی اضافہ کے ساتھ بھی سالوب پر شائع کرنے والے تھے۔

متاخرین میں شخ الاسلام ابن تبعیہ کے بعد ابن القیم کے پائے کا کوئی محقق نہیں گذرا' آپ فن تغییر میں اپنا جواب آپ تھے' اصول دین کے رمز شناس تھے' صدیث و فقہ میں نمایت گھری نظرر کھتے تھے' استفاط و استخراج مسائل میں بکتائے روزگار تھے' آداب سحرگاہی سے آشنا اور نمایت عبادت گذار تھے' معیتوں اور ابتلاؤں کو خندہ پیٹانی سے برداشت کرتے تھے' صبرو شکر کے زیور سے آراستہ و پیراستہ تھے' معمرو شکر کے زیور سے آراستہ و پیراستہ تھے' معمرو شکر کے زیور سے آراستہ و پیراستہ تھے' معمرو ارب کا علی اور عمدہ خدات رکھتے تھے۔ آپ ایک ما ہر طعیب بھی تھے۔

علاء طب کابیان ہے کہ علامہ موصوف نے اپنی کتاب "طب نبوی" میں جو ملبی فوائد' نادر تجربات اور بیش بما ننخ پیش کئے ہیں' وہ ملبی دنیا میں ان کی طرف سے ایک ایسا اضافہ ہیں کہ طب کی تاریخ میں بھٹ یاد رکھے جائیں گے۔

قاضى بربان الدين كابيان ككد:

''اس آسان کے بنچے کوئی بھی ان سے زیادہ وسیع العلم نہ تھا''۔

علامہ کے رفتی درس حافظ ابن کثیر رحمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں:
"ابن القیم رحمتہ اللہ علیہ نے حدیث کی ساعت کی اور زندگی بھر علمی مشغلہ میں مصروف رہے،
انہیں متعدد علوم میں کمال حاصل تھا۔ خاص طور پر علم تغییر اور حدیث وغیرہ میں غیر معمول
دستگاہ تھی، چنانچہ تھوڑے بی عرصہ میں بگانہ روزگار بن گئے، وہ اللہ کی عبادت گذار رہاہو،
صفت سے اس قدر متصف تھے کہ شاید بی اس دور میں ان سے زیادہ کوئی عبادت گذار رہاہو،
استاذ محترم شیخ الاسلام ابن تیمیہ کے علوم کے صبحے وارث اور ان کی مند تدریس کے کماحقہ
استاذ محترم شیخ الاسلام ابن تیمیہ کے علوم کے صبحے وارث اور ان کی مند تدریس کے کماحقہ
انشہ ست "

چنانچہ علامہ موصوف نے اپنے استاذ گرای کی علمی خدمات اور علمی کارناموں کی توسیع و اشاعت میں غیر معمولی حصہ لیا' ان کی طرف دعوت و دفاع کا فریضہ سرانجام دیا اور اس کی ٹائیڈ کے لئے تحقیق و تتقیح کی پوری کوشش کی' ان کی فقهی تحقیقات اور ان کے فآدیٰ و اصول کو بڑی عرق ریزی سے جمع کیا' بلکہ مزید تحقیق و محنت سے قرآن و سنت کے دلائل سے مدلل کیا۔

اس طرح علامہ محرّم نے بہت بڑا علمی ذخیرہ چھوڑا ہے جو ایک طرف علامہ ابن تیمیہ کے علم کا خلاصہ ہے اور دو سری طرف استاذکی تحقیقات کے نتائج و شمرات میں علمی توجیہات کا بہترین لب لباب مجسی ۔ انہوں نے مختلف فنون و علوم پر قابل قدر کتابیں تصنیف کی ہیں جن میں فکر کی ممرائی ' قوت استدلال 'حسن ترتیب اور جوش بیان پورے طور پر نمایاں ہے ' ان کتابوں میں کتاب و سنت کا نور اور سلف کی حکمت و بصیرت موجود ہے۔

ایک پہلو جو خاص طور پر ان کی کتابوں کے مطالعہ سے ان کی مخصیت اور عقیدے کے متعلق واضح ہو تا ہے 'وہ ہے سنت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے ان کی محبت شیفتگی اور بدعت کی سخت مخالفت ' جو چیز انہیں سنت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے مطابق نظر آتی ہے 'اسے دل و جان سے قبول کر لیتے ہیں 'جو چیز سنت رسول کے خلاف نظر آتی ہے 'اسے جڑ سے اکھاڑ ڈالنے میں اپنی پوری توانائی صرف کر دیتے ہیں۔اس سلسلہ میں وہ نہ کسی کے ساتھ رعایت کرتے ہیں 'نہ مصالحت اور نہ رواداری 'ان کا دل حبُ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے نشہ سے سرشار تھا لیکن ان کی یہ محبت حدود سے تجاوز نہیں کرتی تھی ۔ وہ کسی صورت اور کسی حیثیت میں بھی حبُ رسول کو جذبہ توحید سے متصادم نہیں ہونے دیتے تھی ۔ وہ کسی صورت اور کسی حیثیت میں بھی حبُ رسول کو جذبہ توحید سے متصادم نہیں ہونے دیتے تھی ۔ وہ کسی صورت اور کسی حیثیت میں بھی حبُ رسول کو جذبہ توحید سے متصادم نہیں ہونے دیتے

تے 'ان کی توحید اتنی شدید 'خالص اور واضح تھی کہ ان کے دشمنوں نے انہیں ہدف ستم بنانے میں کوئی دقیۃ اٹھا نہیں رکھا تھا' انہیں طرح طرح سے تکلیفیں 'ڈی گئیں 'ان پر ناروا پابندیاں عائد کی گئیں' نظر بندی و جلاوطنی کے مصائب سے دوچار کیا گیا' انہیں قید و بندکی صعوبتوں سے گذارا گیا لیکن ان کے عزم واستقامت میں ذرہ برابر فرق نہیں آیا۔

علامه کی چند مشهور و معبول تصانیف به بین:

- (ا) تهذيب سنن الى داؤد (٢) اعلام المو تعين (٣) مدارج الساكين (٣) زاد المعاد
- (۵) عدة الصابرين و ذخيرة الشاكرين (۱) مقاح البعادة (۷) الفوائد (۸) الوائل السيب (۹)
- تخفته المودود في احكام المولود (١٠) الصواعق المنزلته على الجممية والمعللة (١١) حادى الارداح (١٢) العراط المتنقيم (١٣) شفاء العلل -

ان کے علاوہ بھی کئی ایک گرانقذر تصنیفات ہیں 'جو زیور طبع سے آراستہ ہو چکی ہیں۔

آپ کی وفات ۱۱۳ رجب ۱۵۱ء هر میں ہوئی اور دمشق کے باب صغیر کے مقبرہ میں اپنے والد کے پہلو میں وفن کئے گئے۔ اللہ تعالیٰ آپ کو درجات عالیہ اور رحمت ابدی سے نوازے۔ آمین!



#### بنسب إنفائ في القيم مقدمه امام ابن القيم

ٱلْحَمْـٰدُ للهِ رَبُّ الْعَـالَمِيْـنَ وَالصَّـلاَةُ وَالسَّـلاَمُ عَلَـى أَشْـرَفِ الأَنْبِيَـاءِ وَالْمُرْسَلِيْنَ، نَبِيِّنَا مُحَمَّدٍ، وَالْفَائِلِ فِيهِ ـ سُبْحَانَةُ وَتَعَالَى لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُوْلِ اللهِ أَشْوَةٌ حَسَنَةٌ، وَعَلَى آلِهِ وَأَصْحَابِهِ وَمَنْ تَبِعَهُمْ بِإِحْسَانٍ إِلَى يَوْمِ اللهِ أَشْوَةٌ حَسَنَةٌ، وَعَلَى آلِهِ وَأَصْحَابِهِ وَمَنْ تَبِعَهُمْ بِإِحْسَانٍ إِلَى يَوْمِ اللهِ يُنْ رَبِعَهُمْ بَالْحُسَانِ إِلَى يَوْمِ اللهِ يُنْ رَبِعَهُمْ اللهِ عُدُن اللهُ اللهِ اللهِ

الله تعالى كى ذات پاك تمام مخلوقات كى تنها خالق اور مخار كل ہے ' جيساك الله عزوجل كا فرمان

م : ﴿ وَرَبُّكَ يَغْلُقُ مَا يَشَاءُ وَيَغْنَارُ مَا كَانَ لَمُهُ ٱلْجِيرَةُ مُبْحَنَ ٱللَّهِ وَتَعَالَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ﴾ [القصص: ٦٨]

تہمارا رب جو چاہتا ہے' پیدا کرتا ہے اور پیند کرتا ہے۔ ان کا اس میں کوئی افتیار نہیں' اللہ ان کے شرک سے یاک اور برتر ہے۔

اس آیت کریمہ میں اختیار سے مراد ختخب اور برگزیدہ بنانا ہے اور ارشاد باری ما کانَ لَمَنَّمُ اَلَّٰ بِدَرَّةً کا مغموم سے ہے کہ اس اختیار میں بندول کا کوئی دخل نہیں ہے 'جس طرح اللہ تعالی نے تنما مخلوقات کو پیدا کیا' اسی طرح وہ مقامات کو بھی بخوبی جانتا ہے' جیسا کہ اس کا ارشاد گرامی ہے :

﴿ أَلِلَهُ أَعْلَمُ حَيْثُ يَجَعَلُ رِسَالَتَهُ ﴿ [الانعام: ١٧٤] الله خوب جانا به كراني رسالت كوكمان بازل فرائد

﴿ وَقَالُوا لَوَلَا نُزِلَ هَذَا الْقُرْءَانُ عَلَى رَجُلٍ مِنَ الْقَرْيَتَيْنِ عَظِيمٍ ٥ أَهُمْ يَقْسِمُونَ رَحْمَتَ رَبِكَ غَنُ قَسَمْنَا بَيْنَهُم مَعِيشَتَهُمْ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَأَ وَرَفَعْنَا بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْضِ دَرَجَنتِ ﴾ [الزخرف: ٣٢،٣١]

اور ان لوگوں نے کما کیوں نہیں نازل کیا گیا یہ قرآن ان دو شرول کے کی برے آدمی پڑ کیا وہ تیرے رب کی رحت تقسیم کرنے والے ہیں' ہم نے دنیا کی زندگی میں ان کی روزی تقسیم کر

رکھی ہے اور بعض کو بعض پر فوقیت دی ہے درجوں کے اعتبار ہے۔

یماں اللہ تعالیٰ نے مشرکین کے اختیار کی حیثیت کا انکار فرمایا ہے اور واضح کر دیا ہے کہ یہ صفت انہیں عاصل نہیں بلکہ یہ صفت تو اس کی ہے جس نے ان کے معاش یعنی رزق کو تقسیم کر رکھا ہے اور بعض کو بعض پر فوقیت دی ہے۔ ارشاد باری تعالیٰ شربُکٹ اللّهِ وَتَعَکلَیٰ عَمَّا یُشْرِ عَکُونَ ﴾ میں یہ بتانا مقصود ہے کہ مشرکین کا شرک جس اختیار و تجویز کا متقاضی ہے اللہ تعالیٰ کی ذات اس سے پاک وصاف ہے 'اور چو نکہ ان مشرکین کے اس طرح کے شرک سے کسی دو سرے خالق کا وجود نہیں ٹابت ہو آ'اس لئے آیت میں اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے :

﴿ فَأَمَّا مَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ صَدَلِمًا فَعَسَى آن يَكُونَ مِنَ ٱلْمُقْلِحِينَ ﴾ [القصص: ٦٧]

البتہ جو شخص توبہ کرے اور ایمان لے آئے اور نیک کام کیا کرے تو امید ہے ایسے لوگ فلاح پانے والوں میں سے ہوں گے۔

جس طرح الله تعالی نے انسانوں کو پیدا کیا اور ان میں سے انبیاء کرام کو منتخب فرمایا 'یہ انتخاب و افتیار الله تعالی کی عظیم حکمتوں اور مصلحوں پر مبنی ہے۔ اس میں کسی دوسرے کے مشوروں اور انتخاب و افتیار کا کوئی دخل نہیں اور الله تعالی کا یہ انتخاب عام سارے عالم میں اس کی ربوبیت کی عظیم ترین نشانیوں میں سے ہواور اس کی وحد انبیت 'صفات کمال اور رسولوں کی سچائی کی کھلی دلیل ہے۔ الله تعالی نشانیوں میں بھی پچھ کو منتخب اور برگزیدہ بنایا ہے 'چنانچہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم کا ارشاد گرامی ہے :

اے اللہ 'جرائیل و میکائیل اور اسرافیل کے پروردگار ' زمین و آسان کے پیدا کرنے والے ' حاضرو غیب کے جاننے والے ! تو ہی اپنے بندوں کے اختلافات کا فیصلہ کرے گا۔ جس حق کے بارے میں لوگوں کا اختلاف ہے' تو اس میں میری رہنمائی فرما جس میں لوگوں کا اختلاف ہو گیا' تو جے چاہتا ہے سیدھی راہ دکھا تا ہے۔

اس طرح الله تعالى نے حضرت آدم عليه السلام كى اولاد ميں سے حضرات انبياء عليهم السلام كو منتخب فرمايا ، جن كا فرمايا اور پھران انبياء كرام سے رسولوں كو اور ان رسولوں ميں سے ان پانچ اولوالعزم كو منتخب فرمايا ، جن كا

تذکرہ سورہ احزاب آیت کے اور سورہ شوری آیت ۱۱۳ میں موجود ہے 'پھران میں سے اللہ تعالی نے بطور خاص حضرت ابراہیم اور حضرت مجمد علیما الصلاۃ والسلام کو خلیل منتخب فرمایا اور اس طرح اللہ تعالی نے بی آدم کی اولاد میں اساعیل علیہ السلام اور بنی کنانہ میں قریش کو اور قریش میں بنی ہاشم کو اور آخر میں بنی ہاشم میں سے سارے انسانوں کے سردار حضرت مجمد صلی اللہ علیہ وسلم کا انتخاب فرمایا اور آب کی امت کو ساری امتوں میں بہترین امت کے طور پر منتخب فرمایا ہے۔

مند احمد میں معاویہ بن حیدہ ہے مرفوعا روایت ہے کہ : «تم سترویں امت ہواور تم اللہ تعالیٰ کے نزدیک سب سے بمتراور باعزت ہو"۔

مند بزار میں ابی الدرداء رضی اللہ تعالی عنہ سے مرفوعا روایت ہے کہ "اللہ تعالی نے عیسی بن مربیم علیہ السلام سے فرمایا کہ میں تمہارے بعد الی امت بھیجوں گا جو مسرت و خوشی کے وقت حمد و شکر سے 'اور مصیبت و تکلیف کے وقت صبرو احتساب سے کام لے گی جب کہ کوئی علم و حلم نہ ہوگا' حضرت عیسی علیہ السلام نے سوال کیا کہ ایسائس طرح ہوگا' اللہ تعالی نے فرمایا کہ میں انہیں اپنا علم اور حلم عطا کردوں گا"۔

#### فصل (۱) الله تعالیٰ کواپنے لئے پاکیزہ چیزیں پسندہیں

اس کے معنی یہ ہیں کہ اللہ تعالی نے ہر قتم میں سب سے زیادہ پاکیزہ چیز کا انتخاب فرمایا ہے اور اپنے اسے مخصوص فرمالیا اور افتیار کرلیا۔ کیونکہ اللہ تعالی خود پاکیزہ ہے اور پاکیزہ چیزوں کو ببند کرتا ہے۔
اس کی بارگاہ میں پاکیزہ و طبیب ہی قول و عمل اور صدقہ و خیرات شرف قبولیت سے نوازے جاتے ہیں۔
اس سے بندہ کی سعادت و شقاوت کا فرق معلوم ہوتا ہے 'کیوں کہ پاکیزہ مخص کے لئے پاکیزہ چیز ہی مناسب و موزوں ہوگی اور اس سے اس کو سکون و اطمینان حاصل ہو سکتا ہے۔ اس طرح جو کلام بھی اللہ تعالی کے یماں پیش ہوتا ہے 'اس کا بھی طیب اور پاکیزہ ہوتا ضروری ہے۔ وہ فخش کلام 'جموث 'فیبت ' چیلی کر بہتان طرازی' جموثی گواہی اور بیبودہ کلام سے سخت متنظر ہوتا ہے۔

اور یمی حال اعمال کا ہے۔ وہ اعمال حسنہ سے مانوس ہوتا ہے جس کے حسن و خوبی و پاکیزگی پر شریعت محمدی اور طبیعت سلیمہ و عقل صحیح مطمئن اور متنق ہوں 'مثلا صرف خدائے واحد کی عبادت کی جائے 'اس کا کسی کو شریک نہ مانا جائے 'اپنی خواہشات کو اس کے تابع کیا جائے 'اور پوری جد و جمد کے ساتھ اس کی رضامندی حاصل کی جائے۔ اس کی مخلوقات سے بقدر استطاعت احسان کیا جائے اور دو سروں سے وہی سلوک کرے جس سلوک کا اپنے لئے اس سے توقع اور پند کرتا ہے۔ اس طرح اخلاق بھی انتمائی پاکیزہ اور اعلیٰ ہونا چاہیے مثلا بردباری 'وقار 'صبرو رحم 'وفا اور سچائی 'صفائی قلب ' تواضع ' خودداری ' نرم مزاجی وغیرہ۔ یہ وہ صفات اخلاقیہ ہیں جو اللہ تعالی کو پندیدہ ہیں۔ اس طرح پاکیزہ خورد و نوش کا اہتمام لیمیٰ بندہ ایس طال و خوشگوار غذاء استعال کرے جس سے جسم و روح کو فاکدہ حاصل ہو اور جذبہ بندگی بھی سلامت رہے۔

اسی طرح مناکحت اور ازدواجی رشتے کو بھی پاکیزہ و طیب لوگوں کے ساتھ استوار کرے اور احباب

اور ہم نشینوں کا انتخاب اس اصول ہر ہو۔

ان اعمال حسنہ اور پاکیزہ اخلاق و ستودہ صفات سے متصف لوگوں کی مثال دیتے ہوئے اللہ تعالیٰ کا ارشاد گرامی ہے:

﴿ ٱلَّذِينَ نَنَوَقَدْهُمُ ٱلْمَلَئِيكَةُ طَيِّبِينِ يَقُولُونَ سَلَدُ عَلَيْكُمُ ٱدْخُلُوا ٱلْجَنَّةَ بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ [النحل: ٣٢]

وہ لوگ جنس فرشتے پاکیزگی کی حالت میں وفات دیں سے اور کمیں سے کہ تم پر سلامتی ہو'

اپنے نیک عمل کی وجہ سے تم جنت میں داخل ہو جاؤ۔

اور قیامت کے دن جنت کے فرشتے خوش آمید کتے ہوئے کیس کے:

﴿ سَلَمْ عَلَيْكُمْ طِبْتُمْ فَأَدْخُلُوهَا خَلِدِينَ ﴾ [الزمر: ٧٣]

تم پر سلامتی ہو' خوش رہو' اور جنت میں ہیشہ کی زندگی بسر کرد۔

آیت ندگورہ میں ﴿ فَأَدْخُلُوهَا ﴾ میں حرف "فاء" سے یہ مغموم پیدا ہو تا ہے کہ جنت میں وخول کا سبب ان کی پاکیزگی ہے۔ ایک دوسری جگہ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ ٱلْخَيِيثَتُ لِلْخَبِيثِينَ وَٱلْخَبِيثُونَ لِلْخَبِيثَاتِ وَٱلطَّيِبَاتُ لِلطَّيِبِينَ وَٱلطَّيِبُونَ لِلطَّيِبَاتِ الْعَلِيبَاتُ لِلطَّيِبِينَ وَٱلطَّيِبُونَ لِلطَّيِبَاتِ أَوْلَيْهِكَ مُبَرَّءُونَ مِمَّا يَقُولُونَ لَهُم مَّغْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كَرِيعِ ﴾ [النور: ٢٦]

خبیث عورتیں خبیث مردوں کے لئے 'پلید مرد پلید عورتوں کے لئے 'پاکیزہ عورتیں پاک مردوں کے لئے 'پاکیزہ عورتیں پاک مردوں کے لئے اس بات سے پاک ہیں جو (منافق) بکتے پھرتے ہیں' ان کے لئے مغفرت ہے اور رزق کریم۔

اس آیت کی تغییر میں بتایا گیا ہے کہ خبیثوں کی باتیں بھی خبیث اور پاکیزہ لوگوں کی باتیں بھی پاک و صاف ہوتی ہیں اور یہ تغییر بھی بیان کی جاتی ہے کہ پاکیزہ عور تیں پاک مردوں کے لئے ہیں اور تاپاک و مبیث مردوں کے لئے ہیں۔ اس آیت کا مطلب عمومی حیثیت رکھتا ہے'کسی خاص معنی کے لئے شخصیص نہیں کی جاسکتی پھراللہ تعالی نے تمام پاکیزہ چیزوں کے لئے جنت اور تمام گندی و پلید چیزوں کے لئے جنم کو مخصوص کیا ہے اور اس دنیا میں پاکیزہ اور تاپاک دونوں باہم مخلوط ہیں لیکن جب قیامت آئے گی تو اللہ تعالی پاک اور تاپاک کو علیحدہ علیحدہ کردےگا اور مرف دوٹھکانے باتی رہ جائیں گے۔

الفرض الله تعالی مے نیکی و بدیختی کی علامت و نشان قرق بتایا ہے جس سے ان کو پہچانا جا آ ہے (ایجی پاک طینت کو اعمال صالحہ کے ذریعہ اور بد باطن کو اعمال بد کے ذریعہ) 'جمعی کمی ایک انسان میں دونوں طرح کی عاد تیں اور ماڈے ہوتے ہیں الذا اس پر جس طرح کے مادے کا غلبہ ہوگا' وہ اس قبیل سے ہوگا' اگر الله تعالی اس کے ساتھ بھلائی کا ارادہ کرے تو موت سے پہلے اسے گناہوں سے پاک کر دیتا ہے اور اسے پاک کر دیتا ہے اور اسے پاک بدرتے ہی خاطروہ زخ میں جانے کی ضرورت نہیں پرتی۔

اللہ تعالیٰ کی حکمت کا نقاضا ہے ہے کہ کوئی آدی اس کے جوار رحمت (جنت) میں گناہوں کی نجاست کے خوار رحمت (جنت) میں گناہوں کی نجاست کے کرنہ آئے گا' اس لئے وہ پاکیڑگی کے لئے برے آدی کو دوزخ میں داخل کر دیتا ہے آگہ اے طمارت و صفائی و پاکیڑگی حاصل ہو جائے اور اس تھم کے لوگوں کا دوزخ میں قیام ان کی معصیت اور گناہوں کی کثرت و قلت بر منحصر ہوگا۔

چونکہ مشرک نجس میں ہے الذا اس کو آتش جنم پاک و صاف نہیں کر سکے گی جس طرح ایک کنا سمند رہے لکل کربھی نجس بی رہتا ہے' اور جب پاکیزہ صفت مومن نجاستوں سے پاک و صاف ہو جائے گاتو آگ اس پر حرام ہوگی کیوں کہ اس میں کوئی خرابی نہیں جسے زائل کرنے کے لئے آگ کی ضرورت ہو۔

یاک ہے وہ زات جس کی حکمت عقل و والش سے بالا ترہے۔



#### فعل (۲) معرفت سنت کی ضرورت

یمیں سے معلوم ہو تا ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی معرفت اور اطاعت کس قدر ضروری ہے کیونکہ طبیب اور خبیث کی پوری معرفت کا ذریعہ بجز آپ کے اور کوئی نہیں۔ بندے کی ضرورتوں ہیں سب سے بہتر اور سب سے زیاوہ ناگزیر ضرورت یمی ہے کہ وہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی حیات طبیبہ ہماری نظروں سے طبیبہ ہماری نظروں سے طبیبہ ہماری نظروں سے ایک لوہ کے لئے او جمل ہوئی تو اس سے فساد شروع ہوجائے گا' کین اس کا احساس زندہ دل لوگوں ہی کو ہو تا ہے 'مردہ دلوں کے لئے او جمل ہوئی تو اس سے فساد شروع ہوجائے گا' کین اس کا احساس زندہ دل لوگوں ہی کو ہوتا ہے 'مردہ دلوں کے لئے احساس کا سوال ہی نہیں پیدا ہوتا' چو نکہ سعادت وارین کا دارو مدار نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے اسوہ حسنہ برہے 'اس لئے نجات و سعادت کے خواہشندوں کے لئے ضروری ہے کہ دہ آپ کی سیرت مبار کہ و سنت طبیب سے واقف ہوں تا کہ جمالت کے دائرہ سے نکل سکیں اور پچھ لوگ تو ایسے ہیں جو بالک ہی محروم ہیں' بچھ دہ ہیں جو تھوڑے پر اکتفاء کر رہے ہیں اور بعض خوب خوب سعادت سے بسرہ و در ہیں۔ یہ فضل دکرم اللہ تعالی کے باتھ ہیں ہو' جے چاہتا ہے دیتا ہے' اور وہ براعظیم سعادت سے بسرہ و در ہیں۔ یہ فضل دکرم اللہ تعالی کے باتھ ہیں ہو' جے چاہتا ہے دیتا ہے' اور وہ براعظیم اور فضل والا ہے۔



#### نصل (۳) آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے وضوء کا طریقہ

رسول الله صلی الله علیه وسلم ہر نماز کے لئے اکثر الگ وضوء فرماتے سے بھی ایک بی وضوء سے کئی نمازیں پڑھ لیتے 'بھی ایک ند' سے بھی دو تمائی کہ سے اور بھی اس سے زیادہ سے وضوء فرماتے سے اور امت کو بھی بھیشہ وضوء میں اسراف سے منع فرماتے سے 'اور آب بنفس نفیس وضوء کا پانی کم سے کم خرچ فرماتے سے۔ آپ نے وضوء میں اعتصاء کو ایک مرتبہ 'دو دو مرتبہ اور تمن تمن مرتبہ دھویا ہے اور بعض اعتماء دو مرتبہ اور بعض کو تمین مرتبہ بھی دھونا آپ سے ثابت ہے۔

تمعی آپ ایک ہی چلو سے کئی بار کلی کرتے اور ناک میں پانی ڈالتے اور بھی دویا تین چلوؤں سے بھی ایسا فرمالیتے' آپ کلی اور ناک میں پانی دونوں ایک ساتھ ڈالتے تھے' دائیں ہاتھ سے ناک میں پانی ڈالتے اور بائیں ہاتھ سے ناک صاف کرتے۔

آپ پورے سر کا مسح فرماتے تھے اور کبھی دونوں ہاتھ آئے لے آتے اور پھر پیچھے لے جاتے۔ یہ ثابت نہیں کہ کبھی سر کے بعض حصہ پر مسح کیا ہو اور بعض کو چھوڑ دیا ہو 'البتہ جب کبھی عمامہ بندھا ہونے کی وجہ ہے اول سرکا مسح کرتے تو ہاتی سرکا عمامہ ہی پرسے ہاتھ پھیر کر مسح کر لیتے۔

ہروضوء میں آپ سے کلی کرنا اور ناک میں پانی ڈالنا ثابت ہے۔ ان دونوں چیزوں کو آپ نے جمعی ترک نہیں فرمایا۔

امام ابن تیم رحتہ اللہ علیہ نے اپنی کتابوں میں بہت ی جگہ پر کلی کرنے اور ناک میں پانی ڈالنے کے وجوب کی وضاحت کی ہے' اور اس طرح سے وضوء میں ترتیب اور پے در پے کرنا ضروری ہے' بھی اس کے خلاف ثابت نہیں ہے۔

جب پیروں پر چڑے کے موزے یا عام موزے نہ ہوتے تو آپ انہیں وحوتے تھے اور سرکے مسح کے ساتھ آپ دونوں کانوں کے اندرونی اور بیرونی حصوں کا بھی مسح کرتے تھے۔

<sup>(</sup>۱) مُم: تقریباایک سیروزن کامو ماہے۔

وضوء کرنے کے دوران جو دعائمیں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف منسوب ہیں 'سب غلا ہیں۔ اس سلسلہ میں صرف بیہ ثابت ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم شروع میں بسم اللہ کہتے تھے اور آخر میں بیہ دعایر صفے تنے :

«أَشْهَدُ أَنْ لاَإِلٰهَ إِلاَ اللهُ وَحْدَهُ لاَشَرِيْكَ لَهُ وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ، اللَّهُمَّ اجْعَلْنِي مِنَ الْمُتَطَهِّرِيْنَ».

اورسنن نسائی کی ایک دد سری مدیث میں یہ دعاہے:

السُبْحَانَكَ اللَّهُمَّ وَبِحَمْدِكَ ۖ أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلٰهَ إِلَّا أَلْتَ أَسْتَغْفِرُكَ وَأَتُوبُ إِلَيْكَ،

رسول الله صلى الله عليه وسلم ياكوئى صحابي وضوء كه بشروع مين «نَوَيْتُ» (بين في نيت كى) نهين كيت شخط اور ني الله عليه وسلم ياكوئى عضو دهوت تصاور آب سے كهنى اور مختف اور پانى ۋالنا بھى عابت نهيں وضوك بعد اعضاء كو ختك كرنے كى بھى عادت نه تقى۔

ادر بھی بھی آپ صلی اللہ علیہ وسلم ڈاڑھی کا خلال کرتے تھے اور اس پر مداومت ثابت نہیں' اس طرح آپ انگلیوں میں بھی خلال کرتے لیکن پابندی سے نہیں' اور وضو کے دوران انگوٹھی کو حرکت دینے کے بارے میں ایک ضعیف حدیث آئی ہے۔

رسول الله صلی الله علیہ وسلم ہے سفرو حصر میں موزوں پر مسح ثابت ہے۔ اس کی مدت مقیم کے لئے ایک دن اور رات 'اور مسافر کے لئے تین دن اور تین راتیں ہوتی ہیں۔

آپ جراب اور مود زول پر بھی مسح کرتے تھے اور آپ نے صرف ممامہ کا پیٹانی کے ساتھ مسح
کیا۔ ہو سکتا ہے کہ یہ ضرورت کے ساتھ خاص ہو'یہ بھی اختال ہے کہ یہ حکم عام ہو اور میں صورت
زیادہ خاہرہے' پیرول کے سلسلے میں آپ کسی تکلف سے کام نہ لیتے تھے۔ اگر موزے پنے ہوتے تو مسح
کر لیتے اور موزے نہیں پنے ہوتے تو دھو لیتے۔

اورتیم کرتے وقت آپ ایک ہی بارپاک مٹی پر ہاتھ مار کر چرے اور ہتھیلیوں کا تیم کر لیتے تھے۔ تیم اس زمین پر کر لیتے جس پر نماز جائز ہے خواہ وہ مٹی ہویا ریت یا دلدل آپ فرماتے تھے "جمال کمیں میری امت کے آدمی کو نماز کا وقت آ جائے' اس کے پاس اس کی مبجد اور اس کی طمارت کا سامان موجود ہے"۔ غزوہ تبوک میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ کے صحابہ کرام ریتلے صحرائی علاقے میں سفر کر رہے تھے اور آپ کے ساتھ پانی بہت کم مقدار میں تھا' اور کسی سے یہ روایت نہیں کہ آپ اپ ساتھ مٹی اٹھا کرلائے ہوں یا صحابہ کو اس کا حکم دیا ہو' نہ کسی صحابی سے ایسا کرنا ثابت ہے۔ اس پر غور و فکر کے بعد یہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ آپ نے یقنینا رہت ہی سے تیم فرمایا تھا' اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے یہ ٹابت نہیں کہ ہرنماز کے لئے جداگانہ تیم فرماتے تھے اور نہ اس کا حکم دیا' بلکہ تیم کو بالکل وضو کا قائم مقام قرار دیا ہے۔



#### فصل (۴) آنخضرت صلی الله علیه وسلم کی نماز کا طریقنه

نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم جب نماز کے لئے کھڑے ہوتے تو اللہ اکبر کہتے تھے۔ اس سے پہلے پچھ نہ کہتے تھے۔ اس سے پہلے پچھ نہ کہتے تھے۔ تابعین یا ائمہ اربعہ میں سے بھی کسی نے اسے مستحب نہیں مانا ہے۔ تکبیر تحریمہ میں آپ صرف اللہ اکبر کہتے تھے اور دونوں ہاتھوں کی انگلیاں پھیلا کر ان کو قبلہ کی طرف کرکے کان کی لویا مونڈ ھے تک اٹھاتے تھے پچردائیں ہاتھ کو بائیں ہاتھ کی کلائی اور بازو کے اور رکھ لیتے تھے۔

دونوں ہاتھوں کے رکھنے کی جگہ کے بارے میں کوئی صحیح ردایت ٹابت نہیں ہے (لیکن ابوداؤد نے معنرت علی رمنی اللہ تعالی عند سے روایت کیا ہے کہ سنت سیر ہے کہ بھیلی کو ہتمیلی پر ناف کے نیچ باندھا جائے)۔

تكبير تحريمه كے بعد آپ نماز كا آغاز تممى اس دعات فرماتے تھے:

﴿اللَّهُمَّ بَاعِدْ بَيْنِي وَبَيْنَ خَطَايَاىَ كَمَا بَاعَدْتَ بَيْنَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ، اللَّهُمَّ آغْسِلْنِي مِنْ خَطَايَايَ بِالْمَاءِ وَالثَّلْجِ وَالْبَرَدِ، اللَّهُمَّ نَقِّنِي مِنَ الدُّنُوبِ وَالْخَطَايَا كَمَا يُنَقَّى الثَّوْبُ الأَبْيَضُ مِنَ الدَّنَسِ»

اے اللہ میرے اور میری لغزشوں کے مابین اتن ہی دوری کر دیجئے جتنی مشرق و مغرب کے درمیان ہے اللہ میری لغزشوں سے مجھے پانی اولے اور مسئڈ سے دھو ڈال اے اللہ مجھے خطاوں اور ممناموں سے اس طرح پاک و صاف کردے جس طرح سفید کیڑا میل سے صاف ہو جاتا ہے :

#### اور مجمى بيه دعا پڙھتے تھے:

﴿وَجُّهْتُ وَجْهِيَ لِلَّذِي فَطَرَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ حَنِيْفًا مُسْلِمًا وَمَا أَنَا مِنَ

الْمُشْرِكِيْنَ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَايَ وَمَمَاتِي للهِ رَبِّ الْعَالَمِيْنَ لَاشَرِيْكَ لَهُ وَيِذَلِكَ أُمِرْتُ وَأَنَا أَوَّلُ الْمُسْلِمِيْنَ، الطَّهُمَّ أَنْتَ الْمَلِكُ لَا إِلَٰهَ إِلَّا أَنْتَ، أَنْتَ رَبِّي وَأَنَا عَبْدُكَ ظَلَمْتُ نَفْسِي وَاعْتَرَفْتُ بِذَنْبِي فَاغْفِرْ لِي ذُنُوبِي أَنْتَ رَبِّي وَأَنَا عَبْدُكَ ظَلَمْتُ نَفْسِي وَاعْتَرَفْتُ بِذَنْبِي فَاغْفِرْ لِي ذُنُوبِي جَمِيْعًا إِنَّهُ لَايَغْفِرُ الذُّنُوبَ إِلَّا أَنْتَ وَآهْدِنِي لِأَحْسَنِ الأَخْلَاقِ لاَيَهْدِي لِأَحْسَنِهَا إِلَّا أَنْتَ وَاصْرِفْ عَنِي سَيِّنَهَا لاَيَصْرِفُ عَنِي سَيِّنَهَا إِلاَّ أَنْتَ لَبَيْكَ لَا بَيْكَ وَالشَّرُ لَيْسَ إِلَيْكَ أَنَا بِكَ وَإِلَيْكَ تَبَارَكْتَ وَسَعْدَيْكَ وَالْخَيْرُ فِي يَدَيْكَ وَالشَّرُ لَيْسَ إِلَيْكَ أَنَا بِكَ وَإِلَيْكَ تَبَارَكْتَ وَتَعَالَيْتَ أَسْتَغْفِرُكَ وَأَتُوبُ إِلَيْكَ،

میں صرف اس اللہ کی طرف اپنا رخ کرتا ہوں جس نے زمین اور آسان کو پیدا کیا اور بلاشہ میں مشرکین میں سے نہیں ہوں۔ بیٹک میری نماز میری قربانی 'میری زندگی' میری موت اللہ کے ہیں جو سارے جمانوں کا پالنے والا ہے 'جس کا کوئی شریک نہیں 'اس کا مجھے تھم دیا گیا ہے اور میں پہلا فرمانبردار ہوں۔ اے اللہ آپ بادشاہ ہیں 'آپ کے علاوہ میرا کوئی رب نہیں اور میں تیرا بندہ ہوں اور میں نے اپ آپ ر ظلم کیا ہے اور اپنی مطاوں کا اعتراف کرتا ہوں۔ تو میرے گناہوں کا معاف کرنے والا نہیں ہے میرے گناہوں کو معاف کردے۔ آپ کے علاوہ کوئی اور گناہوں کا معاف کرنے والا نہیں ہے اور حسن اخلاق کی طرف میری رہنمائی فرما کیونکہ آپ کے علاوہ اور کوئی اس کی رہنمائی کرنے والا نہیں اور مجھے بد اخلاق سے دور فرما کیونکہ آپ کے علاوہ کوئی اور اس سے دور کرنے والا نہیں۔ آپ کے دربار میں صاضر ہوں 'بابرکت ہے آپ کی ذات 'خیر کے فزانے تیرے ہاتھ میں ہیں 'شرکی نبیت آپ کی طرف نہیں کی جاستی۔ میرا وجود آپ کے ہی سمارے ہے اور علیم الثان ہے اور آپ سے استغفار آپ کی طرف لوٹنا ہے۔ آپ کی ذات بابرکت ہے اور عظیم الثان ہے اور آپ سے استغفار آپ کی طرف لوٹنا ہے۔ آپ کی ذات بابرکت ہے اور عظیم الثان ہے اور آپ سے استغفار آپ کی طرف لوٹنا ہے۔ آپ کی ذات بابرکت ہے اور عظیم الثان ہے اور آپ سے استغفار کرتا ہوں اور تو ہو کرتا ہوں۔

نیکن طابت میہ ہے کہ یہ دعا قیام اللیل کے وقت پڑھنے کی ہے۔ اور جمعی جمعار آپ سے میہ دعا پڑھنا بھی طابت ہے:

> «اللَّهُمَّ رَبُّ جِبْرِيْلَ وَمِيْكَائِيْلَ وَإِسْرَافِيْلَ» اور جمى آپ ملى الله عليه وسلم يه دعا بحى يراحة عنه :

«اللَّهُمَّ لَكَ الْحَمْدُ أَنْتَ نُوْرُ السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَنْ فِيْهِنَّ»

پھرعلامہ ابن قیم نے دو اور دعاؤں کا ذکر کرنے کے بعد لکھا ہے ' یہ تمام دعائیں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہیں۔

روایت ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نماز کا آغاز ان الفاظ سے بھی کرتے تھے :

«سُبْحَانَكَ اللَّهُمَّ وَبِحَمْدِكَ وَتَبَارَكَ اسْمُكَ وَتَعَالَى جَدُّكَ وَلاَ إِلٰهَ غَيْرُكَ»

اس دعاء استفتاح کو اصحاب سنن نے ذکر کیا ہے لیکن پہلے والی دعائمیں زیادہ ثابت ہیں البتہ حضرت عمر رمنی اللہ تعالی عنہ سے ثابت ہے کہ وہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے مصلے پر کھڑے ہو کر باوا زبلندیہ دعا پڑھتے تھے اور لوگوں کو سکھلایا کرتے تھے۔

امام احمد رحمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ میرا مسلک حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی روایت کے مطابق ہے اور اگر کوئی مخص نماز کے افتتاح میں کوئی دو سری دعائیں جو آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہوں تو پڑھ سکتا ہے۔

وعائے استفتاح کے بعد آپ صلی اللہ علیہ وسلم «أَعُوذُ بِاللهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيْمِ» پڑھ کر سورہ فاتحہ پڑھتے تھے اور «بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ» بمجی باوا زبلند اور بھی آہستہ پڑھتے تھے لیکن اکثرو بیشتر آہستہ پڑھتے تھے۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم ہر آیت پر ٹھسرتے تھے اور آخری حرف کو تھینج کر پڑھتے تھے۔آپ کی قراءت ٹھسراؤ کے ساتھ ہوتی تھی۔

جب سورہ فاتحہ ختم ہو جاتی تو اگر جمری قراءت ہوتی تو آمین بھی باواز بلند کہتے ورنہ آہستہ سے کہتے اور صحابہ کرام بھی آپ کے پیچھے ایہا ہی کرتے تھے۔

آپ پہلی رکعت میں دو سکتے کرتے تھے۔ ایک تجبیر اولی اور قراءت کے درمیان 'دو سرے کے بارے میں ہے کہ بارے میں اختلاف ہے۔ ایک روایت میں ہے کہ سورہ فاتحہ کے خاتمہ پر 'دو سری روایت میں ہے کہ رکوع سے پہلے 'ایک قول یہ ہے کہ پہلے سکتے کے علاوہ دو مزید سکتے تھے جمال آپ صلی اللہ علیہ وسلم خاموش رہتے تھے لیکن صحیح یہ ہے کہ سکتے کے مقامات دو ہی تھے۔ تیسرے مقام پر معمولی سا سکتہ ہو تا جو خاموش رہتے تھے لیکن صحیح یہ ہے کہ سکتے کے مقامات دو ہی تھے۔ تیسرے مقام پر معمولی سا سکتہ ہو تا جو

بظاہردم (سانس) لینے کے لئے ہو تا تھا۔ اس کے معمولی اور مختفر ہونے کی وجہ سے بعض لوگوں نے ذکر نہیں کیا ہے۔

جب آپ سورہ فاتحہ کی قراءت سے فارغ ہو جاتے تو کوئی سورہ شروع کردیے جو بھی طویل ہوتی اور کبھی مخصر کین عموما متوسط درج کی سور تیں پڑھتے تھے۔ الاب کہ سفریس ہوتے یا اور کوئی عذر پیش آ جا آ تو مجبورا چھوٹی سور تیں تلاوت کرتے تھے۔



#### فعل (۵)

#### آنخضرت صلى الله عليه وسلم كأنمازول مين قراءت كاطريقه

نماز فجر: آپ صلی اللہ علیہ وسلم نماز فجریں قرآن پاک کی ساٹھ سے سو آینوں تک تلاوت فرماتے سے سو آینوں تک تلاوت فرماتے سے سورہ ق 'سورہ روم 'سورہ الشمس' سورہ الزلزال اور معوذ تین کے علاوہ دو سری سور تول کی آیات ہوتیں' جو آپ دونول رکھنول میں تلاوت فرماتے تھے۔

ایک دفعہ نماز فجر میں پہلی رکعت میں سورہ مومنون شروع کی ، جب حضرت موسی و ہارون . علیماالسلام کے تذکرے والی آیات پر پنیجے تو آپ کو کھانسی آئی اور آپ رکوع میں چلے گئے۔

اور جمعہ کے دن اکثر سورہ سجدہ اور سورہ دہر ایک ایک رکعت میں پڑھتے تھے 'کیونکہ ان دونوں سور قوں سے کیونکہ ان دونوں سور قوں سور توں میں کائنات کی ابتداء و انتماء 'آدم علیہ السلام کی پیدائش کی بات 'جنت و جہنم کے داخلے کا ذکر ' یوم آخرت اور جمعہ کے دن واقع ہونے والی چیزوں کا تذکرہ ہے۔ اس طرح آپ بوے اجماعی موقعوں پر جیسے عیدین اور جمعہ کو سورہ ق اور سورہ اقترب 'سورہ سے اور سورہ غاشیہ پڑھتے تھے۔

نماز ظهر: ظهر کی نماز میں آپ بھی بھی طویل قراءت کرتے تھے۔ ابو سعید کی ایک روایت میں ہے کہ نماز ظهر کا اور ایت میں آگر کوئی چاہتا تو آسانی ہے ، نقیع تک جا کر دہاں قضاء حاجت سے فارغ ہو کر گھر آتا 'وضو کر آ اور نبی صلی اللہ علیہ وسلم کو پہلی رکعت میں پالیتا 'کیونکہ آپ قراءت طویل فرماتے تھے۔ (مسلم نے روایت کیا ہے)۔

مجمی آپ ظمر کی نماز میں الم تنزیل السجدہ کیا 'سی اسم ربک الاعلی 'یا 'واللیل اذا یعنی 'یا والسماء ذات البروج کی قراءت کرتے تھے۔

نماز عصر : عصری نماز میں قراءت بقدر ظهر کے نصف ہوتی۔ اگر اسے طویل کرتے تو ظہری مخضر نماز کے برابر ہوتی۔

نماز مغرب : مغرب کی نماز میں آج کل کے لوگوں کے برخلاف بھی سورہ اعراف جیسی طویل سورہ پرجے 'جمعی سورہ طور اور بھی سورہ مرسلات پڑھتے تھے' نماز مغرب میں بھیشہ چھوٹی سور تیں پڑھنا مروان

بن تھم کے دور سے شروع ہواجس پر زید بن ثابت نے کلیر فرمائی ہے۔

علامہ ابن عبد البر فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے نماز مغرب میں سورہ المف 'سورہ صافات 'سورہ دخان' سورہ سج اسم ربک الاعلی' سورہ تین' معوذ تین اور مرسلات پڑھنا بھی ثابت ہے' اس طرح سے آپ بھی بھی چھوٹی سورتیں بھی پڑھتے تھے اور یہ تمام روایات صحیح و مشہور ہیں۔

نماز عشاء: عشاء کی نماز میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے سورہ النین پڑھی ہے 'حضرت معاذ کے لئے آپ نے والشمس و ضحاها ' سح اسم ربک الاعلی 'واللیل اذا ۔ بغشی اور اسی جیسی سور تیں متعین فرمائی تھیں۔

اس لئے حضرت معاذ کو سورہ بقرۃ پڑھنے پر ناپندیدگی کا اظہار کرتے ہوئے فرمایا:"اے معاذ کیا تم لوگوں کو فتنہ میں ڈالنا چاہتے ہو"۔

اس واقعہ کو بعض لوگ جو نماز پڑھنے میں جلد باز ہیں' بطور دلیل پیش کرتے ہیں اور واقعہ کے سیاق وسباق کو نظرانداز کردیتے ہیں۔

نماز جمعہ : جمعہ کی نماز میں آپ سورہ جمعہ 'سورہ منافقین' سورہ اعلی' و غاشیہ پڑھا کرتے تھے۔

نمازعيدين

عیدین کی نماز میں تبھی آپ پوری سورہ ق' سورہ اقتربت بڑھتے اور تبھی سورہ اعلی و غاشیہ پڑھتے تھے' وفات تک آپ کا نہی معمول رہا۔

حفرات خلفاء راشدین بھی آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی اس سنت پر پابندی سے عمل کرتے رہے چنانچہ حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ نے فجر کی نماز میں سورہ بقرہ پڑھی اور طلوع سنس سے قریب سلام پھیرا۔

ان کے بعد حضرت عمر رضی اللہ تعالی نماز فجر میں سورہ پوسف ' فحل ' ہود اور سورہ بنی اسرا کیل جیسی سور تیں پڑھا کرتے تھے۔

نبی اگرم صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ فرمان گرامی کہ "تم میں سے جو کوئی امامت کرے تو اس کو چاہیے کہ ہلکی نماز پڑھایا کرے"اس سلسلہ میں یہ معلوم ہونا چاہئے کہ "تخفیف"ایک نسبتی وصف ہے اور اس کی تحدید و تعیین کے لئے نبی کریم سلی اللہ علیہ وسلم کے اعمال کی طرف رجوع کیا جائے گا اور مقتذیوں کی خواہشات کا خیال نہ کیا جائے گا۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا طریقہ و سنت جس پر آپ نے ہمیشہ مواظبت فرمائی ہے 'وہی سارے اختلافات کا حل و فیصلہ کن ہے۔

نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم جمعہ و عیدین کے علاوہ تمام نمازوں میں سورت متعین کرکے نہیں پڑھتے سے کہ اس کے علاوہ کچھ نہ پڑھیں۔ آپ کا معمول تھا کہ جو سورت پڑھتے 'پوری پڑھتے تھے۔ سورت کا سورت دو رکھتوں میں آپ کم پڑھتے تھے۔ سورت کا سورت دو رکھتوں میں آپ کم پڑھتے تھے۔ سورت کا آخری یا درمیانی حصہ پڑھنا ثابت نہیں۔ ایک رکعت میں دو سورتیں بھی آپ پڑھ لیتے تھے لیکن نفل نمازوں میں 'فرض میں نہیں - ہرنماز میں پہلی رکعت دو سری رکعت سے زیادہ طویل ہوتی تھی 'بااو قات آپ صلی اللہ علیہ وسلم قدموں کی آوازنہ آنے تک طویل کرتے تھے۔



#### نصل (۱) آنخضرت صلی الله علیہ وسلم کے رکوع کا طریقہ

نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم جب قراءت سے فارغ ہوتے تو رفع یدین اور تکبیر کہتے ہوئے رکوع میں چلے جاتے ' رکوع کی صورت سے تھی کہ ہاتھوں کے دونوں پنج گھٹنوں پر اس طرح رکھتے تھے گویا انہیں پکڑے ہوئے ہیں۔ دونوں ہاتھ پہلوؤں سے الگ رکھتے تھے۔ پشت بالکل سیدھی رہتی تھی اور سرنہ بہت اٹھا ہوا ہو تا تھا اور نہ بہت جھکا ہوا بلکہ پیٹے کی سیدھ میں رہتا تھا۔ رکوع میں سجان ربی العظیم پڑھتے تھے اور بھی اتنا اضافہ اور کر دیتے۔ سجانک اللم مربنا و بجھ ک اللم ماغفری۔

آپ کا رکوع عام طور پر اتنا طویل ہو آگہ آدمی باسانی دس مرتبہ سبحان ربی العظیم کمیہ سکے۔ ہیں کیفیت سجدہ کی بھی ہوتی مجھی رکوع اور سجدہ بقدر قیام ہو تاکیکن ایسا بھی بھمار رات کی نفل نمازوں میں فرماتے تھے۔ فرماتے تھے۔

آپ صلی الله علیه وسلم کی اکثرو بیشترنمازین معتدل اور مناسب ہوتی تھی' آپ رکوع میں یہ وعاہمی پڑھتے تھے۔ «سُبُوْح قُدُّوْسٌ رَبُّ الْمَلاَئِكَةِ وَالرُّوْحِ "اور بھی یہ وعا پڑھتے «اللَّهُمَّ لَكَ رَكَعْتُ وَبِكَ آمَنْتُ وَلَكَ أَسْلَمْتُ، خَشَعَ لَكَ سَمْعِي، وَبَصَرِي، وَمُخَّي وَعَظْمِي، وَعَابِهِ يَعَا بِرُعَةَ فَي وَعَظْمِي، وَعَابِهِ اللّهُ مَ اللّهُ مَالِمَ مَن اللّهُ مَا اللّهُ ا

پھر سراٹھاتے اور رفع یدین کرتے ہوئے «سَمِعَ اللهُ لِمَنْ حَمِدَهُ» کتے تھے۔ آب ہمیشہ رکوع سے اٹھنے کے بعد اور دونول سجدول کے درمیان پیٹھ سیدھی کر لیتے اور یہ فرماتے تھے"اس مخص کی نماز نہیں ہوتی جو رکوع ازر سجدے میں اپنی پیٹھ سیدھی نہ کر تا ہو"۔

رکوع سے فارغ ہو کر بالکل سیدھے کھڑے ہوجاتے اور یہ کتے تھ «رَبَّنَاوَ لَكَ الْحَمْدُ»اور بھی «اللَّهُمَّ وَلَكَ الْحَمْدُ» الْحَمْدُ » کا اللَّهُمَّ وَلَكَ الْحَمْدُ » کا بت شیں ہے۔ رکوع کے بعد آپ کا قیام بھی بقدر رکوع و سجدہ طویل ہو تا تھا' چنانچہ آپ سے قیام کے دوران یہ دعا

#### ابت ہے:

«اللَّهُمَّ رَبَّنَا لَكَ الْحَمْدُ مِلْءَ السَّمَوَاتِ وَمِلْءَ الأَرْضِ، وَمِلْءَ مَا بَيْنَهُمَا وَمِلْءَ مَا شَئْتَ مِنْ شَيْءٍ بَعْدُ، أَهْلَ النَّنَاءِ وَالْمَجْدِ، أَحَقُّ مَا قَالَ الْعَبْدُ، وَكُلُّنَا لَكَ عَبْدٌ، لاَمَانِعَ لِمَا أَعْطَيْتَ، وَلاَمُعْطِيَ لِمَا مَنَعْتَ، وَلاَيَنْفَعُ ذَا الْجَدِّ مِنْكَ الْجَدُّ»

#### اس میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے بیہ دعامجی ثابت ہے:

«اللَّهُمَّ اغْسِلْنِي مِنْ خَطَايَايَ بِالْمَاءِ وَالثَّلْجِ وَالْبَرَدِ، وَنَقِّنِي مِنَ اللَّنُوْبِ وَالنَّهُمَّ اغْسَلْنِي كَمَا يُنَقَّى الثَّوْبُ الأَبْيَضُ مِنَ الدَّنَسِ، وَبَاعِدْ بَيْنِي وَبَيْنَ خَطَايَاكَ كَمَا بَاعَدْتَ بَيْنِ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ»

آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے یہ مروی ہے کہ آپ ﴿لِرَبِّيَ الْحَمْدُ ﴾ کے کلمے کو اتن بار دہراتے تھے کہ قومہ بفتر رکوع ہوجا تا تھا۔

امام مسلم نے حضرت انس رضی اللہ عنہ سے روایت کیا ہے کہ رسول صلی اللہ علیہ وسلم جب «سَمِعَ الله کُلِمَ خَمِدَهُ » کہتے تو اتن دیر کھڑے رہتے کہ ہمیں خیال ہو تا کہ آپ کو سہو ہو گیا ہے اور جب آپ دونول بجدوں کے درمیان قعدہ کرتے تو ہمیں ہی خیال ہو تا کہ آپ کو سہو ہو گیا ہے اور ہیں آپ کی معروف سنت تھی لیکن اموی حکام نے ان رکنول کو مخضر کر دیا اور لوگول نے اس کو سنت سمجھ لیا ہے۔

# نصل (ے) آتخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے سجدے کا طریقنہ

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم تکبیر کہتے ہوئے بغیر رفع یدین کئے ہوئے سجدے میں چلے جاتے تھ'
سجدے کے وقت پہلے آپ دونوں گھنے زمین پر رکھتے پھر دونوں ہاتھ' اس کے بعد پیشانی اور تاک۔
احادیث صحیحہ سے بھی ثابت ہے۔ حاصل ہے کہ سجدے میں جاتے وقت زمین پر وہ عضو رکھتے تھے جو اس
سے زیادہ قریب ہو پھراس سے قریب تز'اس طرح سے زمین سے اٹھتے وقت سب سے پہلے اوپر والاحصہ
الھاتے تھے پھراس کے بعد کا حصہ'اس طور پر کہ سب سے پہلے سراٹھاتے' پھردونوں ہاتھ' پھردونوں گھنے
اور اس صورت میں اونٹ کے اٹھنے سے مشابت نہیں ہوتی جیسا کہ ہمیں جانوروں کی مشابت سے نماز
میں منع کیا گیا ہے' چنانچہ ایک اونٹ کی طرح بیٹھنے' لومڑی کی طرح متوجہ ہونے' درندوں کی طرح بھیلئے'
میں منع کیا گیا ہے' چنانچہ ایک اونٹ کی طرح بیٹھنے' لومڑی کی طرح متوجہ ہونے' درندوں کی طرح بھیلئے'
اٹھانے سے روکا گیا ہے۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم بیشانی اور ناک پر سجدہ کرتے تھے اور عمامہ کے کور پر سجدہ کرنا ثابت نہیں ہے۔ آپ زیادہ تر زمین پر سجدہ کرتے تھے اور پانی 'گیلی مٹی' تھجور کی چٹائی اور دباغت دیئے ہوئے چڑے پر بھی سجدہ کرنا آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے۔

سجدے کی حالت میں آپ کی عادت یہ تھی کہ پیشانی اور ناک اچھی طرح زمین پر نکا دیتے تھے۔ دونوں ہاتھوں کو پہلوؤں سے اس طرح جدا رکھتے تھے کہ بغل کی سفیدی نظر آتی تھی اور اپنے دونوں ہاتھوں کو کندھوں اور کانوں کی سیدھ میں رکھتے اور سجدہ میں پیٹھ سیدھی رکھتے۔ دونوں پیروں کی الگیوں کے سرے قبلہ کی طرف ہوتے 'ہتھالیاں اور انگلیاں پھیلا دیتے 'انگلیاں نہ باہم ملی ہوتیں نہ بالکل الگ ہوتیں۔

حالت سجدہ میں آپ صلی اللہ علیہ و سلم یہ پڑھا کرتے تھے'''سجان ربی الاعلی'' اور اس کا حکم بھی دیا ہے۔ آپ نے یہ دعا بھی پڑھی ہے :

﴿ سُبْحَانِكُ اللَّهُمَّ رَبَّنَا وَبِحَمْدِكَ، اللَّهُمَّ ٱغْفِرْ لِيْ، سُبُّوْحٌ قُدُّوْسٌ، رَبُّ

الْمَلَائِكَةِ وَالرُّوْحِ"

اے میرے رب میں تیری پاکی اور حمد بیان کرتا ہوں' تو مجھے بخش دے' تو سب عیوب سے بالکل بری ہے ' یاک ہے' فرشتوں اور روح کا مالک ہے ۔

«اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِي ذَنْبِي كُلَّهُ دِقَّةُ وَجُلَّهُ وَأُوَّلَهُ وآخِرَهُ وَعَلَانِيَتَهُ وَسِرَّهُ» اے اللہ میرے تمام چھوٹے بڑے' پچھلے اور بعد کے 'ظاہر اور پوشیدہ گناہوں کو معانب فرما دے ۔

«اللَّهُمَّ لَكَ سَجَدْتُ، وَبِكَ آمَنْتُ وَلَكَ أَسْلَمْتُ، سَجَدَ وَجْهِيَ لِلَّذِي خَلَقَهُ وَصَوَّرَهُ، وَشَقَّ سَمْعَهُ وَبَصَرَهُ، تَبَارَكَ اللهُ أَحْسَنُ الْخَالِقِيْنَ»

اے اللہ میں نے تیرے لئے سجدہ کیا' تجھ پر ایمان لے آیا' تیرا فرماں بردار ہوا'جس نے مجھے پیدا کیا' اسے میں سجدہ کر تا ہوں' جس نے مجھے قوت ساعت اور بصارت دی' اس کی اطاعت کر تا ہوں۔ نیز اس دعا کا پڑھنا بھی ثابت ہے۔

«اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِي خَطِيْئَتِيْ وَجَهْلِي وَإِسْرَافِي فِي أَمْرِي وَمَاأَنْتَ أَعْلَمُ بِهِ مِنْي اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِي جِدِّي وَهَزْلِي، وَخَطَئِي وَعَمْدِي وَكُلُّ ذٰلِكَ عِنْدِي، اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِي جَدِّي وَأَخَرْتُ، وَمَا أَسْرَرْتُ وَ مَا أَعْلَنْتُ، أَنْتَ إِلْهِي لاَ إِلٰهَ إِلاَ أَنْتَ»
 لا إِلٰهَ إِلاَ أَنْتَ»

اے اللہ میرے گناہوں' نادانیوں' معاملات میں زیادتی اور گناہوں کو جنہیں جھے سے زیادہ تو جات ہے۔ جات ہے۔ جات ہے ہی جات ہے۔ بخش دے۔ اے اللہ زراق و سنجیدگی اور دا نسکی و نادا نسکی کے تمام گناہوں کو بخش دے۔ اے اللہ میرے اسکلے پچھلے' ظاہرو پوشیدہ گناہوں کو بخش دے۔ تو میرا معبود ہے' تیرے علاوہ کوئی معبود نہیں۔

دعائے سجدہ کے بارے میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم یہ تھم دیتے تھے کہ خوب اچھی طرح گڑگڑا کر دعا مانگا کرد اور فرماتے تھے کہ اس کی تبولیت کالیقین ہے۔

## فصل (۸) آمخضرت صلی الله علیه وسلم کے تشهد کا طریقه

نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم تکبیر کہتے ہوئے سراٹھاتے اور رفع یدین نہ کرتے 'پھر ہایاں پاؤں بچھا دستے اور اس پر بیٹھ جاتے 'واہنا پاؤں کھڑا رکھتے 'رانوں پر ہاتھ یوں رکھتے کہ کہنیاں رانوں پر کئی رہتیں اور پنج گھٹنوں پر ہوتے ' دو انگلیوں کو سمیٹ کر حلقہ بنا لیتے پھرانگی اٹھا کر دعا کرتے اور اسے ہلاتے اور سے دعا بڑھتے :

«اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِي وَارْحَمْنِي وَاجْبُرْنِي وَٱهْدِنِي وَٱوْذُنِّقْنِي»

اے اللہ مجھے بخش دے' مجھ پر رحم فرما' میرے نقصانات کی تلافی فرما' مجھ کو ہدایت دے اور رزق دے۔

یہ حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالی عنہ سے مروی ہے۔

حضرت حذیفہ رضی اللہ تعالی عنہ سے مروی ہے کہ آپ رب اغفرلی کہتے تھے 'پھر آپ رانوں کا سہارا لیتے ہوئے قدموں اور گھٹنوں پر کھڑے ہو جاتے تھے اور فورا قراءت شروع کر دیتے 'پہلی رکعت کی طرح پھے دقفہ نہیں فرماتے تھے۔ بس فرق کی طرح پھے دقفہ نہیں فرماتے تھے۔ بس فرق انتا ہو تا تھا کہ اس میں پہلی کی طرح قراءت سے پہلے نہ تو دقفہ ہو تا نہ دعائے استفتاح 'نہ تحبیر تحریمہ اور نہ دہ طوالت ہو تی تھی۔

اور جب آپ تشد کے لئے بیٹے تو بایاں ہاتھ بائیں ران پر اور داہنا ہاتھ داہنی ران پر رکھتے اور شمادت کی انگلی سے اشارہ کرتے۔ اس انگلی کو نہ تو آپ بالکل کھڑی رکھتے اور نہ سیدھی بلکہ تھوڑی جھکائے رکھتے اور اے حرکت دیتے تھے' چھٹکو انگلی اور برابروالی انگلی سے گھٹے کو پکڑتے اور درمیان والی انگلی کو انگوٹھے کے ساتھ ملا کر حلقہ بناتے' شمادت کی انگلی کو اٹھا کر دعا پڑھتے اور اس کی جانب اپنی نگاہ مرکھتے۔ بائیں ہاتھ کی ہمتیلی کو بائیں ران پر رکھتے' تشمد کے لیے آپ اس طرح بیٹھتے تھے جس طرح

دونول سحدول کے درمیان بیٹھتے تھے۔

مسلم شریف میں عبداللہ ابن زبیر کی حدیث میں مذکور ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم جب نماز میں بیٹھتے تھے تو ہائیں پیر کو ران اور پنڈلی کے درمیان کر لیتے تھے اور دائیں پیر کو بچھا لیتے تھے' اور بیہ آخری تشہد میں ہو تا تھا۔

حصرت ابن زبیرنے بچھانے اور ابو حمید نے کھڑا کرنے کا ذکر کیا ہے' کیکن دونوں روایتوں میں کوئی اختلاف نہیں ہے' کیونکہ اس سے بیہ بتانا مقصود ہے کہ آپ اس پر جیٹے نہیں تھے بلکہ دائیں جانب نکال دیتے تھے اور وہ کھڑے ہونے اور بچھانے کی درمیانی کیفیت میں رہتا تھا۔ اور یا بیہ کہا جائے کہ بھی کھڑا رکھتے اور بھی بچھالیے تھے اور یہ توجیہ زیادہ قابل اطمینان ہے۔

اس طرح تشد بميشه رياهة تق اور صحابه كرام كويه دعارياهنه كي تعليم وية نقه:

«التَّحِيَّاتُ للهِ وَالصَّلَوَاتُ وَالطَّيِّبَاتُ السَّلاَمُ عَلَيْكَ أَيُّهَا النَّبِيُّ وَرَحْمَةُ اللهِ وَبَرَكَاتُهُ، السَّلاَمُ عَلَيْنَا وَعَلَى عِبَادِ اللهِ الصَّالِحِيْنَ، أَشْهَدُ أَنْ لاَإِلٰهَ إِلاَّ اللهُ، وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُوْلُهُ»

تمام کی تمام عبادتیں اللہ کے لئے ہیں' آئے نبی سلام ہو آپ پر اور اللہ کی رحمت اور اس کی برکتیں' ہم پر اور اللہ کے سب نیک بندول پر سلام ہو۔ میں اس بات کی گواہی دیتا ہوں کہ اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں اور محمر صلی اللہ علیہ وسلم اللہ کے بندے اور رسول ہیں۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم اس تشد کو بہت جلد ختم کرتے گویا آپ گرم پھرپر کھڑے ہوں'کسی حدیث میں منقول نہیں کہ اس تشد میں درود پڑھا ہو یا عذاب قبرو عذاب جنم 'موت و حیات اور دجال کے فتنے سے پناہ مانگی ہو' جن لوگوں نے اسے مستحب سمجھ لیا ہے 'ان کو آخری تشہد کے سلسلے میں جو احادیث عمومی طور پر آتی ہیں'ان سے یہ خیال پیدا ہوا ہے۔

تشہد کے بعد (چار رکعت والی نماز میں) اللہ اکبر کہتے ہوئے رانوں کا سمارا لیتے ہوئے گھٹنوں اور قدموں کی مددسے کھڑے ہوجاتے تھے۔

صحیح مسلم میں اور صحیح بخاری کی بعض روایتوں میں مذکور ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم تشہد اول سے اٹھنے کے بعد رفع یدین کرتے تھے اور پھر صرف سورہ فاتحہ پڑھتے تھے اور اس کے بعد آپ سے کچھ مزید پڑھنا ٹابت نہیں ہے۔ نماز کے دوران آپ ادھر ادھر متوجہ نہیں ہوتے تھے 'بخاری شریف میں آیا ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے اس کے متعلق پوچھا گیا تو آپ نے فرمایا کہ "اس طرح شیطان بندے کی نماز چرا آ ہے " آپ نے بعض مرتبہ ضرورت کے تحت ایبا کیا ہے لیکن سے معمول نہ تھا جس طرح آپ ایک وادی کی طرف متوجہ ہو گئے تھے جمال آپ نے لشکر بھیجا تھا اور آپ تشمد کے بعد سلام سے پہلے دعا پڑھتے تھے 'اس کا حکم ابو ہررہ رضی اللہ تعالی عنہ اور فضالہ کی حدیث میں ہے۔

سلام کے بعد قبلہ رخ ہو کریا مقدّیوں کی طرف متوجہ ہو کر دعا کرنا نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت نہیں ہے 'نماز سے متعلق تمام دعائیں آپ نماز کے اندر ہی پڑھتے تھے اور اس کا تھم دیتے تھے اور میں معلی کے شایان شان ہے 'کیونکہ نماز میں وہ اللہ تعالیٰ کی طرف متوجہ رہتا ہے اور سلام پھیرنے کے بعد یہ کیفیت ختم ہوجاتی تھی۔ پھرا ہے دائنی طرف السلام علیم و رحمتہ اللہ کتے ہوئے سلام کھیرتے تھے اور بائیں طرف بھی اس طرح کرتے تھے۔ جس روایت میں آپ سے صرف ایک سلام کا ذکر ہے وہ طابت نہیں ہے۔ اس سلسلہ میں سب سے اچھی حدیث سنن میں حضرت عائشہ رضی اللہ عنما سے مروی ہے لیکن وہ قیام اللیل کے متعلق ہے اور یہ حدیث بھی معلول ہے۔ اس میں وضاحت کے ساتھ یہ فدکور نہیں ہے کہ آپ نے ایک سلام پر اکتفا کیا ہے۔

نماز میں (تشهد میں) یہ دعائیں پڑھاکرتے تھے:

«اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوْذُ بِكَ مِنْ عَذَابِ الْقَبْرِ وَأَعُوْذُ بِكَ مِنْ فِتْنَةِ الْمَسِيْحِ الدَّجَّالِ وَأَعُوْذُ بِكَ مِنْ فِتْنَةِ الْمَحْيَا وَالْمَمَاتِ، اللَّهُمَّ أَعُوْذُ بِكَ مِنَ الْمَأْثَمِ وَالْمَغْرَم»

اے اللہ میں عذاب قبرسے پناہ مانگنا ہو اور دجال کے فتنے اور زندگی اور موت کے فتنے سے پناہ مانگنا ہوں۔ اے اللہ میں گناہ اور قرض سے پناہ مانگنا ہوں۔

اس طرح آپ ہے دعا بھی پڑھتے تھے:

«اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ الثَّبَاتَ فِي الأَمْرِ وَالْعَزِيْمَةَ عَلَى الرُّشْدِ وَأَسْئَلُكَ شُكْرَ نِعْمَتِكَ وَحُسْنَ عِبَادَتِكَ وَأَسْأَلُكَ قَلْبًا سَلِيْمًا وَأَسْأَلُكَ لِسَانًا صَادِقًا وَأَسْأَلُكَ مِنْ خَيْرِ مَاتَعْلَمُ وَأَعُوْذُ بِكَ مِنْ شَرِّ مَاتَعْلَمُ وَأَسْتَغْفِرُكَ لِمَا تَعْلَمُ» اے اللہ میں تھے سے ثابت قدی اور پختہ ارادے کا سوال کرتا ہوں۔ اور نعمتوں کے شکر ادا کرتا ہوں۔ اور نعمتوں کے شکر ادا کرنے کا سوال کرتا ہوں' قلب سلیم اور سچی زبان ما تگتا ہوں' جس خیر کو تو جانتا ہے' اس کا سوال کرتا ہوں اور جن گناہوں کا تھجے علم ہے' ان سے مغفرت کا سائل ہوں۔

آب بيد رعائجي پڙھتے تھے:

"الْلَّهُمَّ اغْفِرْ لِي ذَنْبِي، وَوَسِّعْ لِي فِي دَارِي وَبَارِكْ لِي فِيْمَا رَزَقْتَنِي» اے اللہ میرے گناہ بخش وے' میرا گھر میرے لئے کشادہ کردے اور میرے رزق میں برکت عطافرہا۔

ساری دعائیں جو نماز میں پڑھنے کے سلسلے میں آئی ہیں 'وہ صیغہ مفروسے آئی ہیں۔
امام احمد رحمتہ اللہ علیہ نے ذکر کیا ہے کہ جب آپ صلی اللہ علیہ و سلم نماز میں کھڑے ہوتے تھے تو سرجھکا کر کھڑے ہوتے اور تشد کی حالت میں آپ کی نگاہ شمادت کی انگلی پر رہا کرتی تھی۔ اللہ تعالی نے آپ کی آ تکھوں کی شھنڈک اور راحت نماز میں رکھی تھی۔ آپ فرمایا کرتے تھے "اے بال! نماز کے ذریعہ ہمیں راحت پنچاؤ" نماز میں اس قدر اور غیر معمولی دلچپی کے باوجود آپ ہمیشہ مقتدیوں کی رعایت فرماتے تھے 'بعض مرتبہ نماز کو طویل پڑھنے کی غرض سے شروع فرماتے لیکن بچہ کے رونے کی آواز من کر فرض نماز پڑھتے تھے 'بعض مرتبہ اپنی نواسی امامہ کو کندھے پر اٹھا کو فرض نماز پڑھتے تھے 'قیام کی حالت میں اٹار دیتے تھے 'نماز کی حالت میں اٹار دیتے تھے 'نماز کی حالت میں اٹار دیتے تھے۔ کی حالت میں حضرت حسن اور حسین رضی اللہ تعالی عنما آتے اور آپ کی پشت پر سوار ہو جاتے تھے۔ کی حالت میں حضرت حسن اور حسین رضی اللہ تعالی عنما آتے اور آپ کی پشت پر سوار ہو جاتے تھے۔ کی حالت میں دیتے آب جب نماز پڑھتے ہوتے تو اس دوران اگر حضرت کی حالت میں اٹار تانہ پڑے۔ آپ جب نماز پڑھتے ہوتے تو اس دوران اگر حضرت عائشہ رضی اللہ تعالی عنما آ جاتیں تو آپ چل کر دروازہ کھول دیتے اور پھر معلی پر آ جاتے اور نماز کی حالت میں آپ سلام کا جواب اشارہ سے دیتے تھے۔

جس حدیث میں بید فدکور ہے کہ جس نے نماز میں اشارہ کیا توجاہیے کہ وہ نماز دہرائے وہ باطل ہے۔ امام احمد رحمتہ اللہ علیہ نے ذکر کیا ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نماز میں بوقت حاجت پھو تکتے اور کھنگھار لیتے تھے 'نماز میں آپ بھی روتے بھی تھے'نیز آپ بھی ننگے پاؤں نماز پڑھتے اور بھی جوتے ہی میں نماز پڑھ لیتے تھے۔ یہودیوں کی مخالفت کی غرض سے جو توں میں نماز پڑھنے کا تھم دیا ہے۔ بھی آپ نے ایک کپڑے میں نماز پڑھی اور زیادہ تر دو کپڑوں میں ادا فرمائی۔

فجری نماز میں رکوع کے بعد ایک ماہ تک دعائے تنوت پڑھی پھر چھوڑ دی۔ آپ کسی ناگمانی وجہ سے
دعائے تنوت پڑھتے تھے 'جب وہ دور ہو جاتی تو ترک کر دیتے تھے 'مصیبتوں کے وقت دعائے تنوت پڑھنا
اور اور اس کے دور ہو جانے کے بعد ترک کر دینا آپ کی سنت تھی 'فجر کی نماز میں خصوصیت سے تنوت
نہ پڑھتے تھے۔ البنہ اس میں زیادہ قنوت پڑھنے کی دجہ یہ تھی کہ یہ نماز طویل ہوتی تھی۔ اس کا وقت تہجہ
سے قریب ہو تا ہے جو کہ قبولیت دعا اور نزول رحمت کی گھڑی ہے۔

## نصل (۹) آنخضرت صلی الله علیه وسلم کے سجدہ سہو کا طریقہ

نی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ آپ نے فرمایا "میں تم جیسا ایک بشرہوں 'جس طرح تم بھول جاتے ہو' اسی طرح میں بھول جا تا ہوں 'جب میں بھول جایا کوں تو مجھے یا دولایا کرو"۔

آپ کا سمو دراصل امت کے لئے ایک نعمت اور کمال دین کا سبب ہے تا کہ سمو میں جو طریقہ مشروع ہوا' اس میں آپ کی اقداء کریں 'چنانچہ ایک مرتبہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم چار رکعت والی نماز میں دو سمری رکعت کے بعد کھڑے ہوگئے اور دونوں کے درمیان قعدہ نہیں گیا' جب آپ نے نماز ختم کرلی تو سلام سے پہلے دو سجدے کئے' پھر سلام کیا' اس طرح اس سے ایک مسئلہ معلوم ہو گیا کہ جو آدی نماز کے ارکان کے علاوہ باتی اجزاء میں سے پچھ حصہ سموا چھوڑ دے تو وہ سلام سے پہلے سجدہ سموا جھوڑ دیا اور دو سرا بعض روایات سے ثابت ہو تا ہے کہ جب ایک رسی نے علاوہ کوئی حصہ سموا چھوڑ دیا اور دو سرا کین شروع کردیا تو متروک حصہ کی طرف نہیں لوئے۔

ایک مرتبہ آپ صلی اللہ علیہ و سلم نے مغرب یا عشاء کی نماز میں دو رکعت پر سلام پھیردیا' پھر ہات چیت کی 'پھراہے پورا کیا' پھر آپ نے سلام پھیر کر سجدہ کیا اور اس کے بعد پھر سلام پھیرا۔

ایک مرتبہ آپ نے نماز پڑھائی اور ایک رکعت باتی تھی کہ آپ نے سلام پھیردیا 'اننے میں حضرت علجہ رضی اللہ عنہ نے عرض کیا کہ آپ ایک رکعت بھول گئے ہیں 'یہ سن کر آپ واپس مسجد لوٹے اور حضرت بلال رضی اللہ عنہ کو تھم دیا کہ اقامت کمیں 'پھر آپ نے ایک رکعت نماز پڑھائی 'اس روایت کو امام احمد نے ذکر کیا ہے۔

ایک مرتبہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ظہری نماز پانچ رکعت پڑھ لی 'لوگوں نے یاد ولایا تو آپ نے سلام کے بعد سجدہ سموکیا۔

۔ ایک مرتبہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے عصر کی نماز تین رکھتیں پڑھائیں' پھر آپ گھر چلے گئے۔ لوگوں نے یاد دلایا تو آپ باہر تشریف لے آئے اور مزید ایک رکعت پڑھا کرسلام بھیرا' پھرسجدہ سمو کیا اور

سلام پھيرا-

یہ سجدہ سموسے متعلق مجموعی طور پر پانچ واقعات مروی ہیں۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نماز کی حالت میں اپنی آئھیں بند نہیں کرتے تھے' امام احمد نے اسے مکروہ قرار دیا ہے۔ مکروہ قرار دیا ہے اور فرمایا ہے کہ یہ یمودیوں کی عادت تھی' ایک جماعت نے اسے مباح قرار دیا ہے۔ صبیح بات یہ ہے کہ اگر آئکھیں کھولنا نماز کے خشوع میں مخل نہیں ہے تو کھولنا افضل ہے اور اگر آنکھ کھولنے سے قبلہ کی طرف کے نقش و نگار خلل انداز ہوتے ہیں تو یہ مکروہ نہیں ہے۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا سلام پھیرنے کے بعد تین مرتبہ استغفراللہ کینے کا معمول تھا اور اس کے بعدیہ دعا پڑھتے تھے:

«اللَّهُمَّ أَنْتَ السَّلاَمُ وَمِنْكَ السَّلاَمُ تَبَارَكْتَ يَاذَا الْجَلاَلِ وَالإِكْرَامِ»

اے اللہ! تو ہر عیب سے پاک ہے اور تھے ہی سے سلامتی ہے۔ تو برکت والا ہے 'اے بزرگ اور تعظیم والے ۔

آپ قبلہ رخ صرف اتن دیر بیٹھتے کہ استغفار اور دعا پڑھتے ' پھر فورا اپنا رخ مقد یوں کی طرف کر لیتے اور اپنا رخ مقد یوں کی ست کے علاوہ اور اپنا چرہ انور مقد یوں کی ست کے علاوہ کوئی دو سری ست متعین نہ کرتے تھے اور جب آپ صبح کی نماز پڑھ لیتے تو جائے نماز پر بیٹھ جاتے ' یماں تک کہ سورج نکل آیا۔

نبی کریم صلی الله علیه وسلم ہر فرض نماز کے بعدیہ دعا پڑھتے تھے:

«لَا إِلٰهَ إِلَّا اللهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيْكَ لَهُ، لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ وَهُوَ عَلَى كُلَّ شَيْءٍ قَدِيْرٌ» «اللَّهُمَّ لاَمَانِعَ لِمَا أَعْطَيْتَ وَلاَمُعْطِيَ لِمَا مَنَعْتَ وَلاَيَنْفَعُ ذَا الْجَدِّ مِنْكَ الْجَدُّ، وَلاَحَوْلَ وَلاَقُوَّةَ إِلاَّ بِاللهِ لاَ إِلٰهَ إِلاَّ اللهُ وَلاَنَعْبُدُ إِلاَّ إِيَّاهُ لَهُ النَّعْمَةُ وَلَهُ الْفَضْلُ وَلَهُ الثَّنَاءُ الْحَسَنُ، لاَ إِلٰهَ إِلاَّ اللهُ مُخْلِصِيْنَ لَهُ الدِّيْنَ وَلَوْ كَرهَ الْكَافِرُونَ»

وَلَوْ كَرةَ الْكَافِرُونَ»

خدائے واحد کے سواکوئی معبود نہیں' اس کاکوئی شریک نہیں' اس کی حکومت ہے' اس کے طدائے واحد کے سواکوئی معبود نہیں' اس کاکوئی شریک نہیں' اس کے لئے سب تعریف ہے اور ہر چزیر قدرت رکھنے والا ہے۔ اے اللہ جو تو نے عطاکیا ہے' اسے

کوئی روکنے والا نہیں' اور جو تونے روک دیا ہے' اسے کوئی دینے والا نہیں اور کسی عزت دار دولت والے کو تیرے مقابلے میں دولت نفع نہیں دیتی آگناہ سے باز رہنا اور اطاعت کی قوت دولت والے کو تیرے مقابلے میں دولت نفع نہیں دیتی آگناہ سے باز رہنا اور اطاعت کی عباوت اللہ کی توفیق کے بغیر ممکن نہیں' اللہ کے سواکوئی معبود نہیں۔ ہم اس کے سواکسی کی عباوت نہیں کرتے' اس کے لئے ساری نعتیں اور ساری برائیاں اور اچھی تعریفیں ہیں' اللہ کے سواکئی معبود نہیں' ہم خالص اس کی بندگی کرتے ہیں' آگرچہ کافروں کو یہ بات بری معلوم ہو۔

صحیح ابن حبان میں حضرت حارث بن مسلم سے روایت ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے مجھ سے فرمایا کہ : جب تم صبح کی نماز پڑھ لو تو بات کرنے سے پہلے سات مرتبہ بید دعا پڑھ لو :

«اللَّهُمَّ أَجِرْنِي مِنَ النَّارِ»

اے اللہ تو مجھے جنم کی آگ ہے بچا!

آگرتم اس دن مرجاو تو الله تعالی آگ ہے تمهاری نجات لکھ دے گا اور جب تم مغرب کی نماز کے بعد بات کرنے سے بعد بات کرنے میں کلمات سات مرتبہ پڑھ لو اور پھر اسی رات تمهارا انقال ہو گیا تو جنم سے محفوظ رہو گے۔

نی صلی اللہ علیہ وسلم جب دیوار کی طرف منہ کرکے نماز پڑھتے تواپ اوراس کے درمیان بکری کی گذرگاہ کا فاصلہ چھوڑ دیتے اور اس سے دور نہ رہتے بلکہ سترہ کے قریب ہونے کا عکم فرماتے سے اور جب آپ لکڑی یا ستون یا درخت کی طرف رخ کرکے نماز پڑھتے تواسے دائیں بائیں جانب کر لیتے اور بالکل سامنے نہ کرتے 'سفر میں آپ نیزہ کا سترہ بنا لیتے سے اور سواری اور کجادے کی لکڑی کا بھی سترہ بنا لیتے سے اور مواری در کجادے کی لکڑی کا بھی سترہ بنا لے تھے اور مواری در کوئی چیزنہ ملے تو زمین پر ایک لیتے سے اور معل کے آگے تیریا لا تھی کا بھی سترہ بنانے کا تھم فرمایا ہے۔ آگر کوئی چیزنہ ملے تو زمین پر ایک لیسری تھینچ کرسترہ بنالیا کافی ہے۔

اگر سترہ نہ ہو توضیح روایت میں نہ کور ہے کہ عورت' گدھے اور کتے کے گذرنے سے نماز فاسد ہو

جاتی ہے' اس روایت کی مخالف روایت اگر صحیح ہے تو اس میں صراحت نہیں ہے اور جو روایت صریح ہے' تو اس میں صحت نہیں ، رسول الله صلی الله علیہ وسلم اس حالت میں نماز پڑھتے تھے کہ حضرت عائشہ رضی اللہ عنها آپ کے سامنے قبلہ کی جانب سوئی ہوتی تھیں لیکن سے صورت سامنے سے گذرنے والے سے مثابہ نہیں ہے کہ نمازی کے سامنے سے گذرنا حرام ہے اور اس کے سامنے ٹھمزنا کمروہ نہیں ہے۔

## قصل (۱۰) آنخضرت صلی الله علیه وسلم کی نماز میں سنتوں کا طریقه

نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم حالت اقامت میں بھیشہ دس رکھتوں کا اہتمام کرتے تھے اور وہ رکھتیں وہی ہیں 'جن کے متعلق حضرت ابن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مروی ہے کہ میں نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے دس رکھتیں محفوظ کی تھیں ' دو رکھتیں ظہرے پہلے ' دو اس کے بعد ' دو رکھتیں مخرب کے بعد ' دو رکھتیں عشاء کے بعد گھر میں اور دو رکھتیں فجر کی نماز سے پہلے۔ ظہر کے بعد کی دو رکھتیں پڑھا اگر چھوٹ جائیں تو انہیں آپ عصر کے بعد اوا کرلیا کرتے تھے' آپ بھی ظہرسے پہلے چار رکھتیں پڑھا کرتے تھے۔

مغرب سے پہلے دو رکھتوں کے متعلق آپ کا ارشاد ہے کہ "مغرب سے پہلے دو رکھتیں پڑھ لیا کو" تیسری بار فرمایا کہ "جس کا جی چاہے" تا کہ لوگ اسے سنت موکدہ نہ سمجھ لیں اور صحیح یہ ہے کہ یہ متحب ہیں' سنت موکدہ نہیں۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم عام سنتیں اور نوافل جس کا کوئی مخصوص سبب نہ ہو' خاص طور پر مغرب کی سنت گھر ہی میں اوا فرماتے تھے' یہ ثابت نہیں کہ آپ نے بھی مسجد میں پڑھی ہو لیکن مسجد میں پڑھی جائے ہے۔ پڑھی جا سکتی ہے۔

' آنخضرت صلی الله علیه وسلم فجر کی سنت کا تمام دیگر نوا فل سے زیادہ اہتمام فرماتے تھے اور اسے اور نماز و تر کو بھی سفرو حضر میں نہیں چھوڑتے تھے۔ حالت سفر میں ان دونوں سنتوں کے علاوہ کوئی دو سری سنت بڑھنا ثابت نہیں ہے۔

فقهاء کا اس میں اختلاف ہے کہ فجر کی سنتوں اور و تروں میں کونسی زیادہ ضروری ہے۔ فجر کی سنت سے عمل کی ابتدا ہوتی ہے اور و ترکی نماز سے اعمال اپنے اختتام کو پہنچتے ہیں' اس وجہ سے آپ فجر کی سنتوں اور نماز و ترمیں سورہ کافرون اور سورہ اخلاص پڑھا کرتے تھے اور بیہ سور تیں توحید علمی' عملی' ارادی' اعتقادی پر مشتل ہیں۔

سورہ اخلاص میں الیبی توحید کامل کا بیان ہے جو شرک کی تمام صورتوں کے قطعی منافی ہے ' پھراس میں اثبات صدیت جو تمام صفات کمال اس کی طرف منسوب کرتی ہے جس میں کسی طرح کوئی نقص نہیں پایا جا آ اور ابوت و بنوت کی نفی ہے بے نیازی اور وحدانیت ثابت ہوتی ہے اور اس میں کفوو نظیر کی بھی نفی ہے جس سے ہرفتم کی تشبیہ و تمثیل کی نفی ہوتی ہے۔

غرض سورہ اخلاص میں عقیدہ توحید کے وہ بنیادی اصول آگئے ہیں جن کے تتلیم کر لینے کے بعد انسان تمام گراہ فرقوں سے دور ہو کر توحید کال کا قائل ہو جا آ ہے' ہی وجہ ہے کہ یہ سورہ قرآن کے ایک تمائی حصہ کے برابر ہے'کیونکہ قرآن کریم کا دار و مدار خبرادر انشاء پر ہے ادر انشاء میں تین چیزیں ہوتی ہیں۔ (۱) امر(۲) نبی (۳) اباحت' اور خبر کی دو قسمیں ہیں۔ پہلی اللہ تعالی کی ذات اور اس کے اساء و صفات اور احکام کی خبر۔ دوسری مخلوق کو اس کی اطلاع و خبر دینا' چنانچہ سورہ اخلاص محض اس کی ذات اور اس کے اور اس کے اساء و صفات کی خبر پر مشتل ہے' اسی وجہ سے یہ سورت ایک تمائی قرآن کے برابر ہے اور اس کا پڑھنے والا جبکہ اس کا اس پر ایمان بھی ہو' شرک اعتقادی سے بری ہو جا تا ہے' جس طرح سورہ الکافرون شرک عملی اور شرک ارادی سے انسان کو الگ کر دیتا ہے۔

چونکہ علم عمل پر مقدم اور اس کا امام و قائد ہے' اس لئے سورہ اخلاص ایک تہائی قرآن کے برابر ہے اور سورہ الکافرون ایک چوتھائی کے برابر ہے۔

چونکہ شرک عملی اپنی خواہشات کی اتباع کے باعث لوگوں پر غالب ہو جاتا ہے اور اکثر لوگ باوجود
اس کے مصرت و بطلان سے واقف ہونے کے اسکے مرتکب ہو جاتے ہیں اور اس کو زائل کرنا شرک علمی
سے زیادہ مشکل و دشوار ہو جاتا ہے'کیونکہ یہ دلیل سے زائل ہو جاتا ہے 'اس لئے سورہ الکافرون میں
تاکید اور تحرار سے کام لیا گیا ہے۔ اس وجہ سے آپ ان دونوں سورتوں کو طواف کی دور کعتوں میں پڑھا
کرتے تھے کہ جج توحید کا شعار ہے اور اس وجہ سے ان کے ذریعہ دن کے کام کی ابتداء اور رات کے کام
کا اختتام فرماتے تھے۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم فجری سنتوں کے بعد دائیں پہلوپرلیٹ جاتے۔ اس سلسلہ میں دو جماعتوں نے قدرے غلو سے کام لیا ہے۔ ظاہریہ نے اسے واجب قرار دیا ہے اور ایک دوسری جماعت نے اسے بدعت و مکردہ بتایا ہے 'لیکن امام مالک نے معتدل اور درمیانی مسلک اختیار کیا ہے 'وہ یہ کہ آرام کی غرض سے لیٹ جائے تو کوئی حرج نہیں اور اگر سنت سمجھ کرکیا جائے تو یہ فعل مکردہ ہے۔

### فصل (۱۱)

### آتخضرت صلى الله عليه وسلم كي نماز تهجد كا طريقه

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم تہجد کی نماز سفرو حضر کسی حال میں نہیں چھوڑتے تھے۔ جب بھی آپ پر نیند کاغلبہ ہو جا تا یا کوئی تکلیف ہو جاتی توون میں بارہ ر تحتیں پڑھ لیتے۔

ہم نے بیخ الاسلام ابن تیمیہ رحمتہ اللہ علیہ کو اس دلیل کے متعلق فرماتے سنا کہ وتر اپنے محل سے تضا ہو جانے کے بعد قضا نہیں ہوتی جس طرح تحیتہ المسجد 'نماز کسوف اور نماز استقاء وغیرہ ہے 'کیوں کہ اس سے مقصودیہ ہے کہ رات کی آخری نماز وتر ہو۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم نماز تنجد میں گیارہ یا تیرہ رکھتیں پڑھتے تھے گیارہ رکھتوں پر اتفاق ہے اور آخری دو رکھتیں پڑھتے تھے گیارہ رکھتوں پر اتفاق ہے اور آخری دو رکھتوں تھیں یا کوئی اور نماز تھی' اس طرح جب فراکض اور ان سنن موکدہ کو جمع کیا جائے' جن پر آپ مواظبت کرتے تھے تو مجموعی طور پر چالیس رکھتیں ہوتی ہیں' اس کے علادہ کوئی نماز پڑھی تو پابندی سے نہیں پڑھی۔

لندا ہر مسلمان کو چاہیے کہ وہ تاحیات اس طرح معمول رکھے 'اس لئے کہ جو شخص دن اور رات میں چالیس مرتبہ دروازہ کھٹکھٹا آب ہو نظاہر ہے کہ اس کی بات س قدر جلد سن کی جائے گی ۔

نی کریم صلی الله علیه وسلم جب رات کے وقت جاگتے تویہ دعا پڑھتے تھے:

﴿لَاإِلٰهَ إِلَّا أَنْتَ سُبْحَانَكَ اللَّهُمَّ أَسَّتَغْفِرُكَ لِذَنْبِي، وَأَسْأَلُكَ رَحْمَتَكَ، اللَّهُمَّ زِدْنِي عِلْمًا وَلَاتُزِغْ قَلْبِي بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنِي، وَهَبْ لِي مِنْ لَدُنْكَ رَحْمَةً إِنَّكَ أَنْتَ الْوَهَّابُ»

تیرے علاوہ کوئی معبود نہیں' توپاک ہے'اے اللہ میں تجھ سے اپنے گناہوں کی بخشش چاہتا ہوں اور تجھ سے تیری رحمت طلب کرتا ہوں' اے اللہ میرے علم میں اضافہ فرما اور ہدایت کے بعد میرے دل کو ٹیٹرھانہ کر'مجھ کو اپنی رحمت سے نواز' تو بہت نوازنے والا ہے۔

#### جب آپ سو کرانھتے تو یہ دعا پڑھتے:

«ٱلْحَمْدُ للهِ الَّذِي أَحْيَانَا بَعْدَ مَا أَمَاتَنَا وَإِلَيْهِ النُّشُوْرُ»

تمام تعریفیں اس اللہ کے لئے ہیں'جس نے ہم کوموت (نیند) کے بعد زندگی عطاکی اور اس کے پاس جمع ہوتا ہے۔ پاس جمع ہوتا ہے۔

پھراس کے بعد آپ صلی اللہ علیہ وسلم مسواک فرماتے۔ بسااو قات سورہ آل عمران کی آخری دس آیتیں ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَنَوَتِ وَٱلْأَرْضِ﴾ سے آخر سورہ تک تلاوت فرماتے تھے 'پھرد ضو کرتے اور مختردور کعتیں نماز پڑھتے 'حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی روایت سے اسے پڑھنے کا تھم معلوم ہو تاہے۔

جب رات آرهی گذر جاتی اور اس سے قبل یا اس کے بعد آپ اٹھتے اور اکثر او قات اس وقت الشختے جب آواز دینے والے بعنی مرغ کی آواز شنتے اور وہ اکثر نصف ٹانی (رات کے آخری نصف) میں آواز لگا آ تو آپ اپنا ورد کئی حصول میں کر دیتے اور بھی مسلسل جاری رکھتے اور کئی نیادہ تر ہو آ'کئی حصول میں اواکرنے کی صورت حضرت ابن عباس نے یہ بتائی ہے کہ "دو رکعت نماز اواکر کے آپ صلی اللہ علیہ وسلم سو جاتے تھے اور ہر مرتبہ اٹھ کر اللہ علیہ وسلم سو جاتے تھے 'اس طرح تین مرتبہ میں چھ ر کھتیں اوا فرماتے تھے اور ہر مرتبہ اٹھ کر مسواک اور وضوکرتے 'چر تین رکعت و تر اواکر تے "۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم وتر کئی طرح پڑھتے تھے۔ ایک کیفیت کا ذکر ابھی ہوا' دو سری صورت یہ ہے کہ آپ آٹھ رکھتیں اس طور پر پڑھتے تھے کہ ہر دو رکعت پر سلام پھیرتے تھے' پھر مسلسل پانچ رکعت بطور و تر پڑھتے۔ صرف آخر میں تشد کے لئے بیٹھتے تھے۔

تیسری صورت: نو رکعت اس طرح پڑھتے تھے کہ آٹھ رکعت مسلسل پڑھتے اور صرف آٹھویں رکعت کے آخر میں بیٹھتے اور اللہ تعالیٰ کی حمہ و بٹا کرتے ' دعا مائلتے اور پھر بغیر سلام پھیرے کھڑے ہو جاتے 'پھرنویں رکعت میں تشہد پڑھتے اور سلام پھیردیتے 'سلام پھیرنے کے بعد دو رکعت نماز پڑھتے۔

چوتھی صورت: یہ ہے کہ نہ کورہ ہی طریقے سے سات رکھتیں پڑھتے پھراس کے بعد دو رکھتیں بیٹھ کر پڑھتے تھے۔ پانچویں صورت: دو دو رکعت پڑھ کر آخر میں تین رکعت و تر پڑھ لیے جن میں قعدہ یا تشہد کا فاصلہ نہ ہو آ۔ اس کو امام احمد نے حضرت عائشہ رضی اللہ تعالی عنما نے روایت کیا ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم تین رکعت و تر پڑھتے تھے اور ان کے درمیان وقفہ نہیں کرتے تھے 'آہم یہ روایت محل نظر ہے 'کیوں کہ صبح ابن حبان میں ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے مرفوع روایت ہے کہ "تین رکعت و تر نہ پڑھو' پانچ یا سات پڑھو' و تر کو مغرب کی نماز کے مشابہ نہ بناؤ''۔ امام دار قطنی کتے ہیں کہ اس روایت کے سارے راوی لگتہ ہیں۔

حرب کہتے ہیں کہ امام احمد ہے وتر کے متعلق پوچھا گیا تو انہوں نے فرمایا ' دو رکعت پڑھ کر سلام پھیر دے ' اگر سلام نہ بھیر سکا تو میرا خیال ہے کہ کوئی نقصان دہ بات نہیں ہے لیکن سلام پھیرنا نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے زیادہ متند طریقے سے ثابت ہے۔ ابو طالب کی روایت میں ایک قول فدکور ہے کہ زیادہ قوی روایت ایک رکعت والی ہے اور میں اس کا قائل ہوں۔

چھٹی صورت: جیسا کہ اہام نسائی رحمتہ اللہ علیہ نے حضرت حذیفہ رضی اللہ عنہ سے روایت کیا ہے کہ انہوں نے رمضان میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ نماز پڑھی تو رکوع میں قیام کے بقدریہ وعا پڑھی «سُبْحَانَ رَبِّیَ الْعَظِیْم» اس حدیث میں ہے کہ آپ نے ابھی چار رکھیں پڑھی تھیں کہ حضرت بلال صبح کی نماز کے لئے آپ کو بلانے آگے' آپ نے رات کے ابتدائی' درمیانی اور آخری حصہ میں و تر پڑھی'ایک رات قیام میں صبح تک صرف ایک ہی آیت پڑھتے رہ گئے'اوروہ یہ تھی :

﴿ إِن تُعَدِّبُهُمْ فَإِنَّهُمْ عِبَادُكُ وَإِن تَغَفِر لَهُمْ فَإِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيدُ ﴾ [المائدة: ١١٨] اگر تو ان كو عذاب وے گا تو وہ تيرے ہى بندے ہيں اور اگر ان كو بخش وے تو غالب حكمت والا ہے۔

رات میں آپ کی نماز تین طرح کی ہوتی تھی'ایک سے کہ آپ زیادہ تر کھڑے ہو کر نماز پڑھتے تھے' دوسرے بیٹھ کر نماز پڑھتے اور رکوع بھی بیٹھ کر کرتے' تیسرے سے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم بیٹھ کر نماز پڑھتے اور جب تھوڑی سی قراءت باتی رہ جاتی تو کھڑے ہو جاتے اور پھررکوع فرماتے۔

نبی کریم صلی الله علیہ وسلم سے بیہ بھی ثابت ہے کہ وتر کے بعد بھی دو رکعت بیٹھ کر پڑھتے اور بھی بیٹھ کرہی قراءت کرتے اور رکوع کے وقت کھڑے ہو جاتے پھر رکوع کرتے۔

اس مدیث سے بہت لوگوں کو اشکال ہوا اور انہوں نے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے اس ارشاد

کو کہ "رات کی آخری نماز و تر بناؤ" کا معارض سمجھ لیا۔ امام احمد فرماتے ہیں کہ میں ان دو ر کھتوں کو نہ
پڑھتا ہوں اور نہ کسی کو پڑھنے ہے منع کر تا ہوں۔ امام مالک نے تو ان دونوں ر کھتوں کا انکار کیا ہے۔
لیکن صبحے صورت میہ ہے کہ نماز و تر مستقل عبادت ہے اور و تر کے بعد دو ر کھتیں مغرب کی سنتوں
کی طرح ہیں۔ اس طرح نہ کورہ دونوں ر کھتیں و تر کی شمیل کا درجہ رکھتی ہیں "کوئی مستقل حیثیت نہیں
رکھتیں۔

وتر میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے قنوت ثابت نہیں۔ صرف ابن ماجہ کی ایک حدیث میں اس کا ذکر ہے۔ امام احمد کہتے ہیں کہ اس سلسلہ میں آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے پچھ ثابت نہیں لیکن حضرت عمر رضی اللہ عنہ پورے سال دعاء قنوت پڑھا کرتے تھے۔

اصحاب سنن نے قنوت پڑھنے کے سلسلہ میں حضرت حسن بن علی رضی اللہ عنہ کی حدیث کو روایت کیا ہے' امام ترندی نے اس حدیث کو حسن کہا ہے اور کہا کہ ہم اس کو ابوالحوراء السعدی کے طریقے سے جانتے ہیں۔

نماز وتر میں دعائے قنوت پڑھنا حضرت عمر' حضرت انی ابن کعب اور حضرت ابن مسعود رضی الله عنم سے ثابت ہے۔ امام ابو داؤد اور امام نسائی نے ابی بن کعب سے روایت کیا ہے کہ رسول الله صلی الله علیه وسلم و تر میں سورہ اعلیٰ 'سورہ الکافرون اور سورہ اخلاص پڑھاکرتے تھے اور سلام پھیرنے کے بعد تین مرتبہ سجان الملک القدوس کماکرتے تھے۔ تیسری مرتبہ قدرے آواز کھینج کر پڑھاکرتے تھے۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سورہ ترتیل سے پڑھتے تھے خواہ وہ بڑی سے بڑی کیوں نہ ہو۔ قرآن کریم پڑھنے کا مقصد بھی یہ ہے کہ غور اور فکر و تدبر سے کام لیا جائے' اس پر عمل کیا جائے اور اس کی تلاوت اس کے مغہوم و معانی کے سبچھنے کا بهترین وسیلہ ہے۔

بعض سلف کا قول ہے کہ قرآن گریم عمل کے لئے نازل کیا گیا ہے اس لئے اس کی تلاوت کو عمل سمجھو۔حضرت شعبہ کہتے ہیں کہ ہمیں ابو جمرہ نے بتایا کہ میں نے ابن عباس رضی اللہ عنہ سے عرض کیا کہ میں جلدی پڑھنے کا عادی ہوں اور بسا او قات ایک رات میں ایک یا وو قرآن ختم کر آ ہوں۔ ابن عباس نے فرمایا کہ مجھے یہ زیادہ پشد ہے کہ میں ایک سورہ پڑھوں بجائے اس کے کہ جو تم کرتے ہو۔ آگر تم کو تیزی پڑھنا ہے تو اس طرح پڑھو کہ کان من سکیں اور دل یا دکر سکے۔

ابراہیم کہتے ہیں کہ حضرت علقمہ نے حضرت ابن مسعود کے سامنے تلاوت فرمائی تو انہوں نے فرمایا

کہ میرے مال باپ تم پر قربان ہوں' ترتیل سے پڑھو کیونکہ یہ قرآن مجید کی زینت ہے۔

نیز حفرت عبداللہ ابن مسعود فرماتے ہیں کہ قرآن کو شعر کی طرح نہ گا کر پڑھوادر نہ فضول کلام کی طرح پڑھو بلکہ اس کو پڑھتے وقت اس کے عجائب پر ٹھیرد اور اس کے ذریعہ دلول کو حرکت دد اور دھیان محض سورہ کو جلد ختم کر دینے پر نہ لگا ہوا ہو۔ مزید فرماتے ہیں ۔ جب تم سنو کہ اللہ تعالی بیہ فرما رہا ہے:
﴿ يَتَأَیّنُهُ اللَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ (اے ایمان والو) تو تم سرایا گوش ہو جاؤ کیونکہ یا تو تمہیں نیکی کا تھم دیا جائے گا یا برائی سے منع کیا جائے گا۔

حضرت عبدالرحمٰن بن ابی لیلی فرماتے ہیں کہ ایک عورت میرے پاس آئی' میں اس وقت ''سورہ ہود'' پڑھ رہا تھا۔ وہ کہنے گئی' اے عبدالرحمٰن تو اس طرح سورہ ہود پڑھ رہا ہے' بخدا میں اسے چھے میپنے سے پڑھ رہی ہوں لیکن ابھی تک اسے ختم نہیں کرسکی ہوں۔

رسول الله صلی الله علیه وسلم تجدکی نماز میں بھی آہستہ سے تلاوت فرماتے تھے اور بھی بہ آواز بلند ونول طرح قراءت فرماتے تھے اور قیام بھی مختر کرتے تھے اور بھی طویل۔ نفل نمازیں حالت سفر میں دن ہویا رات سواری پر پڑھ لیتے تھے 'خواہ اس کا رخ جس طرف ہو' رکوع اور سجدہ اشارہ سے کرتے تھے اور سجدہ رکوع سے زیادہ جھک کر کرتے تھے۔

#### فصل (۱۲)

# آنخضرت صلى الله عليه وسلم كي نماز چاشت اور سجده تلاوت كا طريقه

امام بخاری نے حضرت عائشہ رضی اللہ تعالی عنها ہے روایت کی ہے کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو چاشت کی نماز پڑھتے بھی نہیں دیکھا لیکن میں اسے پڑھتی ہوں۔

محیمین میں حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ مجھ کو میرے خلیل حضرت مجمہ صلی اللہ علیہ وسلم نے وصیت فرمائی کہ ہرماہ تین دن کے روزے رکھوں' اور چاشت کی دو رکعت نماز پڑھوں' اور سونے سے پہلے نماز و تر پڑھوں۔ امام مسلم نے زید بن ارقم سے مرفوعا روایت کی ہے کہ اوابین کی نماز اس وقت پڑھی جاتی ہے جب دن کی گرمی بردھ جائے' اور جسم میں دوپہر کی گرمی محسوس ہونے گئے اور اس وقت پڑھی جاتی سند علیہ وسلم نے اسے پڑھنے کی تاکید فرمائی ہے لیکن آپ نے خود بنفس نفیس اس طرح رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اسے پڑھنے کی تاکید فرمائی ہے لیکن آپ نے خود بنفس نفیس تہجد کی وجہ سے نہیں پڑھی۔

حضرت مسروق کتے ہیں کہ ہم مسجد میں نماز پڑھتے تھے اور حضرت عبداللہ ابن مسعود کے قیام کے بعد ہم وہیں رہتے تھے اور چواشت کی نماز پڑھتے تھے۔ ان کو جب سے بات معلوم ہوئی تو فرمایا کہ کیوں بندوں پروہ بوجھ ڈالتے ہو جے اللہ تعالی نے نہیں ڈالا ہے۔ اگر تم واقعی اس کو پڑھنا چاہتے ہو تو اپنے گھروں میں پڑھ لیا کرو۔ حضرت سعید بن جیر فرماتے ہیں کہ میں چاشت کی نماز خواہش کے باوجود اس ڈرسے چھوڑ دیتا ہوں کہ کمیں مجھ پر لازی (عائد) نہ ہو جائے۔

آنخضرت صلی الله علیه وسلم اور ضحابه کرام کی سنت طیبه به تقی جب ان کو کسی طرح مسرت و نعمت کے حصول یا کسی مصیبت کے شخنے کی اطلاع ملتی تو الله تعالیٰ کی جناب میں سجدہ شکر کرتے تھے' اور جب کسی سجدہ والی آیت کی تلاوت فرماتے تو الله اکبر کمه کر سجدہ کرتے تھے اور اکثر سجدہ میں بید دعا پڑھتے تھے :

«سَجَدَ وَجْهِي لِلَّذِي خَلَقَهُ وَصَوَّرَهُ وَشَقَّ سَمْعَهُ وَبَصَرَهُ بِحَوْلِهِ وَقُوَّتِهِ»

میرے چرہ نے اس ذات کو سجدہ کیا جس نے اسے پیدا کیا اور اس کی تصویر بنائی اور ساعت و بصارت اپنی قوت و قدرت سے عطا کی۔

نبی کریم صلی الله علیه وسلم سے بیہ کہیں منقول نہیں ہے کہ آپ اس سجدے سے اٹھتے وقت تکبیر کہتے تھے یا تشد پڑھتے یا سلام پھیرتے تھے ۔ اور بیہ ٹابت ہے کہ آپ صلی الله علیه وسلم نے سورہ "الم تنزیل"اور "ص"اور "اقرا"اور "النجم" اور "اذاا لسماءا شقت" میں سجدہ کیا ہے۔

ابو داؤد نے حضرت عمرو بن عاص رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت کیا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے سجدہ کے بندرہ مقامات بتائے ہیں 'ان میں سے تین مفصل (چھوٹی سورتوں) میں ہیں اور دو سجدے سورہ جج میں ہیں۔

حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ کی جس حدیث میں یہ مذکور ہے کہ آپ نے مدینہ منورہ تشریف لے جانے کے بعد مفصل سورتوں میں سجدہ نہیں کیا'وہ ضعیف ہے۔ اس حدیث کی سند میں ابو قدامہ الحارث ابن عبید نامی ایک راوی ہے جو غیر معتبر ہے۔ نیز اس حدیث کو ابن قطان نے مطرالوراق کی وجہ سے ناقابل اعتبار تبایا ہے اور کہا ہے کہ وہ خرابی حافظہ میں محد بن عبدالرحمٰن بن ابی لیل کے مشابہ ہیں۔

امام مسلم کا ان احادیث کا ذکر کرنا کوئی عیب کی بات نہیں کیونکہ امام صاحب نے انہی احادیث کا ذکر کیا ہے۔ کیا ہے جن کے محفوظ ہونے کا یقین ہوا' جس طرح بہت سے ثقہ و معتبر راویوں کی ان حد ۔ شوں کو چھوڑ دیا جن میں غلطی کا علم ہو گیا تھا' کچھ لوگ ثقہ راویوں کی تمام احادیث کو صیح قرار دیتے ہیں' اس طرح بعض لوگ کمزور حافظہ والوں کی تمام روایتوں کو ضعیف قرار دیتے ہیں۔

اس سلسلہ میں بہتر طریقہ کار آمام حاکم وغیرہ کا ہے اور دوسرا طریقہ ابن حزم وغیرہ کا ہے لیکن امام مسلم نے جو طریقہ اختیار کیا ہے وہ ائمہ فن حدیث کا طریقہ کار ہے۔

## نصل (۱۳) آنخضرت صلی الله علیه وسلم کا یوم جمعه میں اسوہ حسنہ

رسول الله صلی الله علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ آپ نے فرمایا کہ "ہم سے پہلی قومیں یوم جمعہ کے متعلق بھٹک سکیں۔ بہودیوں نے سنچر کا دن اور عیسائیوں نے اتوار کا دن اپنے لئے اختیار کرلیا بھرالله تعالی ہمیں لایا اور جمعہ کے دن کی طرف ہماری رہنمائی فرمائی۔ اس طرح ترتیب یوں ہوگئ۔ جمعۂ سنیچر اور اتوار 'چنانچہ وہ لوگ قیامت کے دن ہم سے پیچھے ہوں گے۔ ہم دنیا میں بعد میں ہن لیکن قیامت کے دن آگے ہوں گے۔ ہم دنیا میں بعد میں ہن لیکن قیامت کے دن آگے ہوں گے۔ ہم دنیا میں بعد میں ہن لیکن قیامت کے دن آگے ہوں گے۔ اور ہمارے فیصلے تمام مخلوق سے پہلے ہوں گے۔"۔

امام ترذی نے حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عند ہے ایک صحیح حدیث مرفوعا روایت کی ہے کہ آپ نے فرمایا: "مب ہے بہترین دن جعد کا دن ہے اس دن اللہ تعالی نے حضرت آدم کو پیدا فرمایا "ای دن وہ جنت میں داخل ہوئے اور اسی دن نکالے گئے اور قیامت بھی جعد کے دن بی آئے گی"۔ اسے موطا نے روایت کیا ہے " امام ترخی نے ان الفاظ کے ساتھ بھی اس حدیث کو صحیح قرار دیا ہے "وہ سب سے بمتردن ہے " اسی دن آدم علیہ السلام پیدا کئے گئے" زمین پر اتارے گئے" ان کی توبہ تبول ہوئی اور ان کی وفات ہوئی اور اسی دن قیامت آئے گی " جنات اور انسان کے سواکوئی جاندار ایسا نہیں جو جعد کے دن قیامت کے فرر سے خاکف و ترسال نہ ہو۔ اس میں ایسی مبارک گھڑی بھی آتی ہے کہ جب کوئی مسلمان نماز پرصتے ہوئے اللہ تعالی ہے وعاکر تا ہے تو وہ اسے عطاکر تا ہے "کعب نے دریافت کیا کہ کہ یا یہ ہرسال ہو تا ہے تو میں نے کہا نہیں بلکہ ہرجعہ کو "پھرانہوں نے تورات کھول کرپڑھی اور کما کہ میں جانتا ہوں کہ وہ کون کی گھڑی ہے میا سانے حضرت ابو ہریوہ رضی اللہ عنہ بتاتے ہیں "پھر میں غیراللہ بن سلام سے ملا تو میں نے ان کے سامنے حضرت کعب کی مجلس اور واقعہ کا تذکرہ کیا تو انہوں نے کہا کہ میں جانتا ہوں 'وہ کون کی گھڑی ہے میں نے عرض کیا 'پھر جھے بھی بتا دیجے" چنانچہ انہوں نے فرمایا کہ جد خون کی آخری گھڑی ہے۔ میں نے عرض کیا 'پھر جھے بھی بتا دیجے" چنانچہ انہوں نے فرمایا 'یہ جعد کے دن کی آخری گھڑی میں کوئی مسلمان نماز پر صتے ہوئے اللہ تعالی سے دعا کرے گا تو اللہ فرمایا کہ دین کی آخری گھڑی میں کوئی مسلمان نماز پر صتے ہوئے اللہ تعالی سے دعا کرے گا تو اللہ فرمایا کہ دیں کہ قرایا کہ «اس گھڑی میں کوئی مسلمان نماز پر صتے ہوئے اللہ تعالی سے دعا کرے گا تو اللہ فرمایا کہ دیا ہو کہا کہ دین کی آخری گھڑی میں کوئی مسلمان نماز پر صتے ہوئے اللہ تعالی سے دعا کرے گا تو اللہ دیا کہ دیس کے خوش کیا : وہ کس طرح جب کہ نمی کریم صلی اللہ دیا ہو دسلم نے فرمایا کہ «اس گھڑی میں کوئی مسلمان نماز پر صتے ہوئے اللہ تعالی سے دعا کرے گا تو اللہ دیوں کی آخرایا کہ «اس گھڑی میں کوئی مسلمان نماز پر صتے اللہ تعالی سے دعا کرے گا تو اللہ دیا کہ میں کوئی سے دی کیا تو اللہ کے دیں کیا تو اللہ کیا تو اللہ کیا تو اللہ کی کوئی کیا تو اللہ کیا تو کیا کیا تھوں

تعالیٰ اس کی دعا ضرور قبول کرے گا'۔ حضرت ابن سلام نے فرمایا 'کیا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ نہیں فرمایا کہ ''جو کسی جگہ بیٹھے اور نماز کا انظار کر رہا ہو تو نماز پڑھنے تک گویا وہ نماز ہی میں مشغول رہا''۔

مند احمد میں ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کی حدیث کے الفاظ یہ ہیں: نبی کریم صل اللہ علیہ وسلم سے کہا گیا کہ کس وجہ سے اس دن کا نام جعہ رکھا گیا' آپ نے فرمایا: "اس لئے کہ اس دن تمہمارے باپ حضرت آدم علیہ السلام کی مٹی کوشکل دی گئی اور اس دن فنا اور حشر ہوگا اور گرفت ہوگی' اس میں تنین آخری گھڑیاں ہیں' جن میں سے ایک گھڑی ایسی ہے کہ اس میں جو دعا بھی کی جائے گی' قبول ہوگی''۔

ابن اسحاق نے عبدالر میمن بن کعب بن مالک سے نقل کیا ہے' انہوں نے کہا کہ میرے والد جب نابینا ہوگئے تو میں ان کولے کر نماز جمعہ کے جاتا تھا' جب وہ جمعہ کی اذان سنتے ہیں تو اسعد بن زرارہ کے لئے دعائے دعائے استغفار کیوں کرتے ہیں۔ انہوں نے فرمایا کہ آب میرے بیٹے! اسعد بن زرارہ پہلے مخص ہیں جنہوں نے مدینہ میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم کی تشریف آوری سے پہلے ہم لوگوں کو ہزم النیست کے بنی بیاضہ کے محلے میں جمعہ پڑھایا جو کہ نقیع خضمات میں واقع تھا' میں نے پوچھا' آپ کی تعداد کتنی تھی ؟ انہوں نے کہا' چالیس۔ امام بیعتی کتے ہیں' میہ عدیث حسن اور صبح الاسناد ہے۔ پھررسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم مدینہ تشریف لائے اور قباء میں ناد معاہد و سلم مدینہ تشریف لائے اور قباء می بنیا دؤالی۔ پھروہاں سے جمعہ کے دن روانہ ہوئے اور جب بنی سالم بن عوف کے علاقے میں پنچے تو جمعہ کی نماز کاوقت ہوگیا' آپ نے وادی کے اندر واقع مجد میں جمعہ کی نماز ادا فرمائی۔ یہ جمعہ سمجہ نبوی کی تقمیرسے قبل پرمعا آپ نقا۔

ابن اسحاق فرماتے ہیں کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے جو پہلا خطبہ دیا 'وہ مجھے ابو سلمہ بن عبدالرحمٰن کے واسطے سے پہنچا' ہم اللہ تعالیٰ کی پناہ چاہتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف الیں بات منسوب کریں جو آپ نے نہ فرمائی ہو' آپ نے خطبہ دیتے ہوئے پہلے اللہ تعالیٰ کی حمدوثاکی بھرفرمایا :

لوگوایئے لئے عمل کا ذخیرہ آگے بھیجو' تمھیں ضرور علم ہو گا'جب تم پر اچانک موت آئے گی اور بندہ

اپی بریوں کو بغیر چرواہے کے چھوڑ جائے گا پھراس سے اللہ تعالیٰ بغیر ترجمان اور بغیرواسطے کے فرمائے گاکہ کیا ہمارے رسول نے تیرے پاس آکر ہمارے احکام نہیں سنائے تھے اور کیا ہم نے تہیں مال نہیں دیا تھا اور تم پر احسان نہیں کیا تھا' پھر تم نے اپنے لئے کیا کیا ہے۔ وہ دائیں بائیں نظرڈالے گا تو کچھ نہ دیکھے سکے گا پھر آگے دیکھے گا تو جہنم کے علاوہ پچھ نہ دیکھے گا۔ اس لئے جو محض اپنے آپ کو جہنم سے بچا سکے خواہ محبور کے گلڑے ہی سے تو ضرور بچا لے۔ جس کے پاس سے بھی نہ ہو تو اچھی بات ہی بولے' اس لئے کہ اس سے بھی نکی کا دس گنا سے سات سوگنا تک ثواب ملتا ہے' والسلام علیکم و رحمتہ بولیا۔

ابن اسحاق کہتے ہیں کہ پھر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے دوسری مرتبہ خطبہ دیتے ہوئے فرمایا:

سب تعریفیں اللہ کے لئے ہیں۔ اس کی تعریف کرتا ہوں اور اس سے مدد چاہتا ہوں اور اپی جانوں

کے شرسے اور اپنے برے اعمال سے اللہ کی پناہ چاہتے ہیں۔ جے اللہ ہدایت دے 'اسے کوئی گراہ
کرنے والا نہیں اور جے وہ گراہ کرے 'اسے کوئی ہدایت دینے والا نہیں۔ ہیں گواہی دیتا ہوں کہ اللہ ک
سواکوئی معبود نہیں۔ وہ تنما ہے 'اس کاکوئی شریک نہیں 'بے شک سب سے بہترین کلام اللہ ک
کتاب ہے 'جس کے دل کو اللہ نے قرآن سے مزین کیا اور کفر کے بعد اسے اسلام میں داخل کیا۔ وہ یقیناً
کامیاب رہا اور دو سروں کی باتوں کے مقابلے میں اسے متخب کرلیا کیونکہ یہ بہترین کلام ہے اور سب سے
کامیاب رہا اور دو سروں کی باتوں کے مقابلے میں اس سے مجت کرو'اپنے ول کی ساری محبت اللہ کے لئے
کردو۔ اللہ کی کلام اور اس کے ذکر سے نہ اکتاؤ' تمہارے قلوب اس کے متعلق کھوٹے نہ ہو جائیں '
کیونکہ اللہ تعالیٰ نے اسے بہترین عمل اور صالح ترین کلام کا نام دیا ہے اور اس میں تمام طال و حرام جو
انسانوں کو بتلائے گئے 'موجود ہیں۔

لنذا الله تعالی کی عبادت کرد اور اس کے ساتھ ذرا بھی شرک نہ کرد اور اس سے کماحقہ ڈرو اور جو بات تم اپنے منہ سے نکالتے ہو' اس کے بهتر الفاظ سے الله کی تصدیق کرد' اور الله کی رحمت سے آپس میت کرد۔ بے شک الله تعالی اس پر ناراض ہو تا ہے کہ اس کا دعدہ توڑا جائے۔ والسلام علیم و رحمتہ الله و برکاچہ۔

### فصل (۱۳)

### يوم جمعه كى عظمت اور فضيلت كابيان

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم اس دن (یوم جعہ) کو بڑی عظمت و شرف سے دیکھا کرتے تھے اور اسے چند خصوصیات سے مخصوص کیا کرتے تھے 'چنانچہ اس دن کی فجر کی نماز میں الم سجدہ اور هل اتی علی الانسان پڑھا کرتے تھے کیونکہ یہ سور تیں ایسے مضامین پر مشمل ہیں جو اس دن ہوئے یا آئندہ واقع ہوں گے۔

دوسری خصوصیت: یہ ہے کہ جمعہ کے دن اور اس کی شب میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم پر کشرت سے درود و سلام بھیجنامستحب ہے کیونکہ اس امت کو دینی و دنیوی ہر طرح کی بھلائی آب ہی کے ذریعہ ملی ہے اور سب سے بڑی عزت بھی انہیں اس دن سلے گی کیونکہ امت کو جنت میں اس دن ان کے محلات اور منازل کی طرف بھیجا جائے گا اور داخلہ کے بعد اسی دن مزید نعمتوں سے نوازے جائمیں گے۔ قیامت کے دن اللہ کا قرب اور انعام میں کثرت جمعہ کے دن امام سے قرب اور نماز جمعہ میں سبقت حاصل کرنے والوں کے لئے ہے۔

تیسری خصوصیت: جمعہ کے دن عنسل کرنا ہے اور اس کی بڑی ٹاکید آئی ہے۔ عضو خاص کو چھونے' ٹکسیر پھوٹنے اور قے ہونے پر وضو کے وجوب اور آخری تشد میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم پر درود پڑھنے کے وجوب سے زیادہ واجب جمعہ کاعنسل ہے۔

چوتھی خصوصیت: جمعہ کے دن خوشبو لگانا مسواک کرنا ہے۔ جمعہ کے دن ان کا اہتمام دو سرے دنول سے زیادہ افضل ہے۔ اس طرح نماز جمعہ کے لئے سورے نکلنا اللہ کے ذکر میں مشغول ہونا اور امام کے آنے بک نماز وغیرہ میں مصروف رہنا اس دن کی خصوصیات ہیں۔

پانچویں خصوصیت : خطبہ کے دوران خاموثی اختیار کرنا' سورہ جمعہ 'منافقون' سج اسمک' اور سورہ غاشیہ کی قراءت کرنا ہے۔

چھٹی خصوصیت : جمعہ کے دن اچھالباس زیب تن کرنا ہے۔

ساتویں خصوصیت: جعہ کے لئے پیدل جانے والے کو ہر قدم کے بدلے ایک سال کے روزے اور قیام اللیل کا اجر ملتا ہے۔

المحوي خصوصيت: يه ب كه اس دن گناه معاف كئے جاتے ہيں۔

نویں خصوصیت : یہ ہے کہ اس دن ایک الیں گھڑی ہے جس میں دعائیں قبول ہوتی ہیں۔
جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم جمعہ کا خطبہ دیتے تو آپ کی آئھیں سرخ ہو جاتیں'آپ کی
آواز بلند ہو جاتی اور آپ پر جلال کی کیفیت طاری ہو جاتی جیسے کوئی جملہ سے ڈرا رہا ہو اور کہہ رہا ہو کہ
لوگو! وسٹمن صبح و شام میں تم پر ٹوٹ پڑنے والا ہے۔ نیز آپ کی عادت مبارکہ خطبہ مخضر دینے اور نماز
طویل کرنے کی تھی اور اما بعد کینے کے بعد خطبہ شروع فرماتے اور صحابہ کرام کو اسلام کی بنیادیں اور
شریعت کے قوانین سکھلاتے اور جب بھی کسی کام کے حکم یا ممانعت کی ضرورت ہوتی تو آپ خطبہ میں بتا
دیتے یا منع کردیتے جیسا کہ خطبہ دیتے وقت ایک صحابی مسجد میں داخل ہوئے تو آپ صلی اللہ علیہ و سلم
دینے فرمایا ''دور کعت نماز پڑھ لو''۔

خطبہ میں وقت کے نقاضے اور ضرورت کے مطابق تقریر فرماتے 'جب کسی کو آپ ضرورت مندیا بھوکا دیکھتے توصحابہ کرام کوصدقے کا حکم دیتے اور اس کی ترغیب دیتے تھے۔

خطبہ میں آپ دعا میں یا اللہ تعالیٰ کا ذکر کرتے ہوئے شہادت کی انگل سے اشارہ کرتے تھے۔ جب بارش کی ضرورت ہوتی تو خطبہ میں اس کے لئے دعا کرتے تھے۔ جب لوگ مسجد میں جمع ہو جاتے تو آپ تشریف لاتے اور سلام کرکے منبر پر تشریف لے جاتے پھر اپنا چرہ مبارک لوگوں کی طرف کر لیتے اور لوگوں کو سلام کرتے پھر حضرت بلال اذان دیتے' اذان کے بعد آپ صلی اللہ علیہ وسلم کھڑے ہو کر خطبہ دیتے اور کمان یا عصار نیک لگائے رکھتے۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلّم کے منبر میں تین سیڑھیاں تھیں۔ منبر بننے سے پہلے آپ ایک تھجور کے سنتے کے ساتھ ٹیک لگایا کرتے تھے اور یہ منبر مسجد کے در میان میں نہیں بلکہ مغربی ست میں اس طرح رکھا گیا تھا کہ اس کے اور دیوار کے بچ بکری گذرنے بھر کی جگہ تھی۔ جب جعہ کے علاوہ اس پر بیٹھتے یا جعہ کے دن خطبہ دینے کے لئے کھڑے ہوتے تو صحابہ کرام اپنا رخ آپ کی طرف کر لیتے تھے۔ آپ کھڑے ہو کر دو سرا خطبہ دیتے۔ جب آپ خطبہ سے کھڑے ہو کہ خطبہ دیتے۔ جب آپ خطبہ سے فارغ ہو جاتے تو تھارے موکر دو سرا خطبہ دیتے۔ جب آپ خطبہ سے فارغ ہو جاتے تو تھارت بلل اقامت کہتے تھے۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم لوگوں کو قریب ہو جانے اور خاموش رہنے کا تھم دیتے اور یہ فرماتے کہ اگر کوئی مخص اپنے پاس بیٹھے ساتھی سے یہ کیے کہ خاموش ہو جاؤ تو اس نے بھی ایک لغو حرکت کی اور اپنا جمعہ خراب کیا۔

جمعہ کی نمازے فارغ ہو کر آپ گھر تشریف لے جاتے تھے اور دو رکعت سنت ادا فرماتے تھے۔ آپ نے جمعہ کے بعد چار رکعت سنت کا بھی تھم دیا ہے۔ علامہ ابن تبمیہ کا قول ہے کہ جب محبد میں پڑھے توچار رکعت اور اگر گھریں پڑھے تو دو رکعت پڑھے۔

### فصل (۱۵)

# آنخضرت صلى الله عليه وسلم كي نماز عيدين كاطريقه

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم عیدین کی نماز عید گاہ میں پڑھتے تھے۔ یہ عید گاہ مدینہ کے مشرقی دروازے پر ہے جہاں حاجیوں کا محمل رکھا جا آتھا۔مسجد نبوی میں عید کی نماز صرف ایک مرتبہ بارش ہو جانے کی وجہ سے پڑھی تھی جیسا کہ سنن ابوداود کی روایت سے بہتہ چلتا ہے۔

عید میں آپ بمترین لباس زیب تن فرماتے سے اور عید الفطر میں نگلنے سے پہلے چند کھوریں کھا لیتے سے جن کی تعداد طاق ہوتی تھی لیکن عیدالاضیٰ میں عید گاہ سے واپس آ جانے تک پچھ نہ کھاتے بلکہ عید گاہ سے واپس پر قربانی کا گوشت کھاتے۔ عیدین کے دن آپ صلی اللہ علیہ وسلم عنسل کرتے سے۔ اس سلسلہ میں دو ضعیف حدیثیں ہیں لیکن حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہ سے قابت ہے جو غیر معمولی طور پر تمیع سنت سے۔ آپ عیدگاہ پیدل تشریف لے جاتے۔ وہال پہنچنے پر نیزہ بطور سترہ آپ کے سامنے نصب کردیا جاتا کیوں کہ ان دنوں عید گاہ میں کوئی عمارت نہ تھی۔ عیدالفطری نماز قدرے آخیر سامنے نصب کردیا جاتا کیوں کہ ان دنوں عید گاہ میں کوئی عمارت نہ تھی۔ عیدالفطری نماز قدرے آخیر بوجود سورج نکلنے سے پہلے عیدگاہ کے روانہ نہیں ہوتے تھے اور گھر سے عید گاہ تک تحبیر کھتے ہوئے نہی کریم صلی اللہ علیہ وسلم جب عیدگاہ پہنچ جاتے تو بغیر اذان و ا قامت یا العلاۃ جامعہ جسے کھات کہتے ہوئے نماز شروع فرما دیتے تھے۔ نماز عیدین سے پہلے یا بعد آپ یا صحابہ کرام کوئی نماز نہیں برھتے تھے۔

خطبہ سے پہلے آب دو رکعت نماز عبد پڑھتے تھے۔ پہلی رکعت میں تکبیراولی سمیت سات تکبیریں مسلسل کہتے۔ ہر دو تکبیروں کے درمیان آب سے مسلسل کہتے۔ ہر دو تکبیروں کے درمیان آب سے کوئی مخصوص ذکر مردی نہیں ہے لیکن حضرت ابن مسعود رضی اللہ تعالی عنہ سے ذکور ہے کہ وہ حمد و شااور درود پڑھتے تھے اور حفرت ابن عمر ہر تکبیر کے ساتھ رفع یدین بھی کرتے تھے۔

نبي كريم صلى الله عليه وسلم جب تكبيرين ختم فرماتے تو قراءت شروع كرتے 'بہلى ركعت ميں سورہ

مدیند کا منبر تو سب سے پہلے مروان بن تھم نے ایجاد کیا تھا اور لوگوں نے اس کو اچھی نگاہ سے نہیں دیکھا تھا اور پختہ منبر کی تعمیر سب سے پہلے کثیر بن صلت نے مدینہ میں مروان کی گورنری کے زمانہ میں کی تھی۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے خطبہ عید کے موقع پر لوگوں کو بغیر خطبہ سنے گھر پچلے جانے کی بھی اعازت دی ہے۔ اس طرح جب جمعہ کے دن عید پڑ جائے تو اس کی رخصت دی ہے کہ جمعہ کی نماز میں شریک نہ ہوں اور صرف عید کی نماز پر اکتفاء کرلیں اور ظہر کی نماز ادا کریں۔

نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم عید کے دن عیدگاہ جاتے وقت مختلف راستوں سے آتے جاتے تھے۔ آپ سے مروی ہے کہ عرفہ کے دن (نویں آریخ) فجر کی نماز سے ایام تشریق آخری دن عصر تک یہ تمبیر کہتے تھے۔ «اللهُ أَكْبَرُ ، اللهُ أَكْبِرُ ، لاإِلٰهَ إِلاَّ اللهُ وَاللهُ أَكْبَرُ ، اللهُ أَكْبَرُ وَللهِ الْحَمْدُ»

## فصل (۱۱) آتخضرت صلی الله علیه وسلم کاسورج گرہن کے موقع پر اسوہ حسنہ

سورج گربن کے موقع پر نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم تیزی اور گھراہٹ میں چادر تھیٹے ہوئے مجد تشریف لاتے۔ کسوف سٹس کی کیفیت ہے تھی کہ دن کے شروع میں دویا تین نیزے تک آفاب بلند ہوا تھا کہ کہن میں آنے کے بعد آپ نے فورا دو رکعت نماز ادا فرمائی۔ پہلی رکعت میں سورہ فاتحہ اور ایک طویل سورہ بآواز بلند تلاوت فرمائی اور پھر طویل رکوع کیا اور پھر رکوع سے سراٹھایا اور دیر تک کھڑے رہے کین سے قیام سے کم تھا۔ رکوع سے سراٹھاتے ہوئے آپ صلی اللہ اور دیر تک کھڑے رہے اللہ اللہ علیہ وسلم نے "سمع اللہ لمن حمرہ رہنا ولک الحمد" فرمایا پھر قراء ت شروع کی پھر طویل رکوع کیا جو پہلے مرکوع سے مختصرتھا، پھر آپ نے سجدہ کیا، جو طویل تھا اور دو سری رکعت بھی اس طرح اوا فرمائی۔ یعنی آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے در رکعت میں چار رکوع اور چار سجدے کئے۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس نماز میں جنت اور جنم کا مشاہرہ کیا اور جنت سے انگور کا ایک خوشہ توڑنے کا ارادہ کیا کہ صحابہ کرام کو دکھا سکیں اور دوزخ میں دوز خیوں کو دیکھا'اس میں ایک عورت کو دیکھا کہ اسے ایک بلی نوچ رہی ہے' جے عورت نے باندھ دیا تھا اور وہ بھوک اور بیاس کی شدت سے مرکئی تھی ۔ عمرو بن مالک کو دیکھا کہ وہ آگ میں اپنی آئٹوں کو تھسیٹ رہا ہے۔ یہ پہلا محض تھا' جس نے حضرت ابراجیم کے دین میں تبدیلی پیدائی تھی' اور اس میں حاجیوں کے ایک چور کو بھی عذاب میں جالا دیکھا۔

نمازے فراغت کے بعد آپ نے ایک نصیح وبلیغ خطبہ دیا۔ امام احمدے مروی ہے کہ آپ نے حمد و نثاء اور کلمہ طیبہ کے برجنے کے بعد فرمایا:

"اے لوگو! میں تہیں اللہ کی تتم رہا ہوں کیا تم سیجھتے ہو کہ میں نے اپنے پروردگار کے پینامت کی تبلیغ میں کوئی کو آئی کی ہے " کچھ لوگوں نے کمڑے ہو کر عرض کیا : ہم لوگ گواہی دیتے ہیں کہ آپ نے اللہ کا پینام پنچا دیا اور آپ نے امت کو تھیجت فرمائی اور اپ فرائض منصی کو بحسن و خوبی

اوا فرما دیا ' پھر آپ نے فرمایا "امابعد: بعض لوگ سمجھتے ہیں کہ اس سورج یا چاند کا کمن میں ہونا یا ان ستاروں کا اینے برجوں سے ہٹ جانا اہل زمین کے برے برے لوگوں کی موت کا باعث ہو تا ہے ' یقیناً ان کا یہ عقیدہ غلط اور باطل ہے۔ یہ تو اللہ تعالیٰ کی نشانیاں ہیں جن سے اس کے بندے عبرت حاصل کرتے ہیں اور اللہ تعالی دیکھتا ہے ' ان میں ہے کون توبہ کر تا ہے 'بخدا میں نے کھڑے ہو کروہ چیزیں دیکھیں جو تم کو دنیا اور آخرت میں پیش آئیں گی اور خدا کی نشم قیامت اس وقت تک نہ آئے گی جب تک تمیں کذاب نہ آجائیں گے۔ ان میں آخری کا نام دجال ہوگا'جس کی بائیں آنکھ منخ ہوگی گویا کہ ابو سحبی کی آنکھ ہو۔ یہ دجال نکلنے کے بعد خدائی کا دعوی کرے گا۔ جو مخص اس کو سچا سمجھ کرایمان لے آے گا اور اس کی اتباع کرے گا تو اے اس کا کوئی عمل صالح کام نہ دے گا اور جو اس کا انکار اور تكذيب كرے گا'اس كواس كے گزشتہ برے عمل كى سزانسيں ملے گی۔ وہ حرم اور بيت المقدس كے علاوہ ساری سرزمین پر غالب آجاہے گا اور مسلمانوں کو بیت المقدس میں محصور کر دے گا۔ وہ اس وقت شدید وہشت زدہ ہو جائیں گے تب اللہ تعالی دجال اور اس کے اشکر کو ہلاک کردے گا ویواروں کی بنیادیں اور درختوں کی جڑیں لکار لکار کر کہیں گی کہ اے مسلمان! اے مومن! میہ یہودی ' میہ کافر ہے'اسے قتل کردے۔ آپ نے مزید فرمایا کہ ان بھیانک اور خطرناک چیزوں کے بعد دیکھو مے کہ تم لوگ آپس میں پوچھ رہے ہوگے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ان چیزوں میں سے کس کا ذکر کیا تھا۔اس کے بعد بہاڑا نی اپنی عبگہ ہے ہٹ جائیں گے اور ہر چیز فنا ہو جائے گی"۔

ایک دو سری روایت میں آیا کہ : آپ نے ہر رکعت تین رکوع یا چار رکوع سے پڑھی یا ہر رکعت ایک رکوع سے اوا فرمائی لیکن ائمہ کبار اس کی صحت کے قائل نہیں ہیں۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے سورج گرئن کے موقعہ پر ذکراللہ 'نماز' دعا' استغفار' صدقہ اور غلاموں کی آزادی کا تھم دیا ہے۔

# فصل (۱۷) آنخضرت صلی الله علیه وسلم کی نماز استسقاء کا طریقه

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے بارش طلب کرنے کے متعدد طریقے ثابت ہیں : پہلا طریقہ : جعد کے دن منبر پر دوران خطبہ آپ نے بارش کے لئے دعا فرمائی۔ دوسرا طریقہ : نبی اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے لوگوں سے عیدگاہ چلنے کا وعدہ کیا' چنانچہ سورج طلوع ہونے کے بعد آپ انتمائی تواضع' اکسار' عاجزی اور خشوع و خضوع کی کیفیات کے ساتھ نکلے اور وہاں پہنچ کر منبر پر چڑھے۔ (اس روایت کی صحت میں کچھ تردد ہے) اور اللہ تعالیٰ کی حمد و ثناء بیان فرمائی پھر

خطبہ دیا جس کے بیہ الفاظ منقول ہیں۔

"سب تعریفیں اللہ کے لئے ہیں جو تمام جمانوں کا پروردگار ہے ' بڑا مہرمان نمایت رحم کرنے والا ہے اور روز جزاء کا مالک ہے۔ اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں 'جو چاہتا ہے کر آ ہے ' اے اللہ تو ہی معبود ہے ' تیرے سوا کوئی معبود نہیں ' تو جو چاہتا ہے کر آ ہے ' تو بے نیاز اور ہم محتاج ہیں 'ہمارے لئے بارش نازل فرما اور بارش کو قوت اور سمارا بنا"۔

پھر آپ نے دونوں ہاتھ اٹھائے اور تضرع و مجزو انکسار سے دعا میں مشغول ہو گئے اور ہاتھ اتنا زیادہ او نچا اٹھا لیا کہ دونوں بغلوں کی سفیدی ظاہر ہوگئی پھر آپ لوگوں کی طرف بشت کر کے قبلہ رخ ہو گئے اور اپنی چادر کو بلیٹ دیا۔ چنانچہ دائیں طرف کو بائیں اور بائیں طرف کو دائیں طرف کرلیا۔ آپ کے بدن پر سیاہ چادر تھی اور اس طرح قبلہ رخ ہو کر آپ صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کرام دعاؤں میں مشغول ہو گئے۔

پھر آپ نے منبرسے اتر کر اذان و اقامت کے بغیر عید کی طرح دو رکعت نماز ادا فرمائی جس کی پہلی رکعت میں سورہ الغاشید پڑھی۔ رکعت میں سورہ الغاشید پڑھی۔ تعید استفاء کا طریقہ: یہ منقول ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے مدینہ کے منبر پر جمعہ کے دن کے علاوہ صرف بارش کے لئے دعا فرمائی۔ اس موقع پر آپ سے کوئی نماز منقول نہیں ہے۔

چوتھا استقاء کا طریقہ: یہ منقول ہے کہ معجد میں بیٹے ہوئے ہاتھ اٹھا کر آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے بارش کے لئے دعا فرمائی۔

پانچواں استقاء کا طریقہ: یہ منقول ہے کہ آپ نے زوراء کے قریب دعا مانگی جو مجد کے دروازے سے باہرہے اور جے آج کل باب السلام کتے ہیں۔

چھٹا استاء کا طریقہ: یہ ندکورہ کہ آپ نے کسی غزوہ میں اس وقت دعا کی جب مشرکین نے سبقت کرکے پانی پر قبضہ کرلیا تھا اور مسلمان پیاس کی شدت سے بے حال ہو رہے تھے 'چنانچہ انہوں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے اس کی فریاد کی۔ اس موقع پر بعض منافقین کمنے لگے 'جس طرح موٹ علیہ السلام نے اپنی قوم کی سیرابی کے لئے دعا ما نگی تھی اگر یہ نبی برحق ہیں تو یہ بھی اپنی قوم کی سیرابی کے لئے دعا ما نگی تھی اگر یہ نبی برحق ہیں تو یہ بھی اپنی قوم کی سیرابی کے لئے دعا کریں۔ آپ کو جب اس بات کی اطلاع ہوئی تو آپ نے فرمایا 'کیا انہوں نے یہ کہا ہے 'اب امید ہے کہ اللہ تعالیٰ تمیس ضروریانی دے گا۔

پھر آپ نے دونوں ہاتھ اللہ کی جناب میں دعا کرنے کے لئے اٹھائے۔ ابھی آپ نے ہاتھ نہ ہٹائے تھے کہ بادلوں نے سامیہ کرلیا اور بارش شروع ہو گئی۔ اس طرح نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے جب بارش کی دعا فرمائی'اللہ تعالیٰ نے شرف قبولیت سے نوازا اور بارش ضرور ہوئی۔

ایک مرتبہ آپ نے بارش کے لئے دعا فرمائی تو ابولبابہ صحابی نے کھڑے ہو کرعرض کیا'اے اللہ کے رسول' محبوریں کھلیانوں میں پڑی ہیں'آپ نے فرمایا'اے اللہ! ہمیں سیراب کر'یہاں تک کہ ابو لبابہ ننگے ہو کراپنے کھلیان کے راستوں کو اپنے ازار سے بند کرنے لگے' چنانچہ بارش ہونے گئی اور لوگ ابولبابہ کے پاس آئے' کہنے لگے کہ جب تک آپ ننگے کھڑے ہو کر اپنے کھلیان کے راستے کو ازار سے بندنہ کریں گے' بارش بندنہ ہوگی۔ چنانچہ انہوں نے ایساہی کیا تو بارش بند ہوگی۔

جب بارش بھی زیادہ ہونے لگتی تو صحابہ کرام رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے اس کے بند ہونے کے کئے دعا کی درخواست کرتے تھے' اس وقت آپ یہ دعا فرماتے تھے:

﴿ اللَّهُمَّ ﴿ وَالْكِنَا وَلَاعَلَيْنَا، اللَّهُمَّ عَلَى الظِّرَابِ، وَالْآكَامِ وَالْجِبَالِ، وَبُطُوْنِ الأَوْدَةِ وَمَنَابِتِ الشَّجَرِ»

اے اللہ ہمارے اردگر دہواور ہمارے اوپر نہ ہو'اے اللہ ٹیلوں اور بہاڑوں اور وادیوں کے علاقے میں اور درختوں کی جڑوں بربارش کر۔

نى كريم صلى الله عليه وسلم جب بارش ويكمت تويه فرمات عنه: «اللَّهُمَّ صَبِّبًا نَافِعًا» الله بارش كو نفع بخش بنا-

اور اپناکر آا آردیے تھے۔ آکہ جم مبارک پر بارش کا پانی پڑے۔ آپ سے اس کا سبب دریافت کیا گیا تو فرایا کہ یہ اللہ تعالی کی طرف سے آزہ ترین نعمت ہے۔

الم شافعی کابیان ہے کہ مجھے ایک معتر فخص نے بزید بن الماد کے واسطے سے خردی ہے کہ انہوں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے روایت کی ہے کہ جب سیلاب آیا تھا تو آپ فرماتے سے "آو ہمارے ساتھ اس پانی کی طرف' جے اللہ تعالی نے طاہر بنایا ہے ہم اس سے طمارت عاصل کریں' اس کے بعد اللہ تعالی کی حمہ و ثنا کریں''۔ امام شافعی فرماتے ہیں کہ مجھے ایک معتر فخص نے اسحاق بن عبداللہ کے واسطے سے خبردی کہ جب سیلاب آیا تو حضرت عمر رضی اللہ تعالی عنہ صحابہ کرام کے ساتھ سیلاب تک گئے اور فرمایا کہ ہم میں سے ہرایک اس سے طمارت عاصل کرے۔

رسول الله صلی الله علیه وسلم جب بادل یا آندهی دیکھتے تو چرے سے اس کے آثار ظاہر ہوجاتے اور آب اوھراوھر دیکھنے لگتے تھے۔ جب بارش ہو جاتی تو گھراہٹ کے آثار دور ہو جاتے کیونکہ آپ کو خطرہ محسوس ہو آکہ کمیں یہ عذاب نہ ہو۔

### فصل (۱۸)

## ستخضرت صلى الله عليه وسلم كا دوران سفرعبادتول كالطريقه

نی کریم صلی الله علیه وسلم کے سفرچار طرح کے ہوتے تھے :

(۱) سغر ہجرت (۲) سفر جهاد 'پیہ سفراکٹر وبیشتر ہوتے رہتے تھے (۳) سفر عمرہ (۴) سفر حج -

جب آپ سفر کا ارادہ فرماتے تو ازواج مطمرات کو ساتھ لے جانے کے لئے قرعہ اندازی کرتے جس کا نام نکل آیا اس کو ساتھ لے جاتے 'اور سفر حج میں تمام ازواج مطمرات کو اپنے ساتھ لے گئے تھے۔ جب آپ سفر کرتے تو دن کے پہلے پسر میں نکلتے۔ جمعرات کے دن نکلنا زیادہ ببند کرتے اور آپ اللہ تعالیٰ سے یہ دعا فرماتے کہ ''اے اللہ امت کے سورے نکلنے میں برکت عطا فرما''۔

جب آپ کوئی لشکریا وفد بھیجنا چاہتے تو اسے بھی دن کے پہلے پہر بھیجے۔ مسافروں کو آپ آگید فرماتے کہ اگر وہ تین ہوں تو ایک کو امیر بنالیں۔ آپ نے تنا سفر کرنے سے منع کیا ہے اور فرمایا کہ "ایک سوار شیطان ہے ' دو سوار دو شیطان ہیں اور تین مسافر سے دراصل قافلہ بنمآ ہے "۔

اور ثابت ہے کہ جب آپ سفر کے لئے اٹھتے توبید دعا پڑھتے:

"اللَّهُمَّ إِلَيْكَ تَوَجَّهْتُ، وَبِكَ ٱعْتَصَمْتُ، اللَّهُمَّ ٱكْفِنِي مَاأَهَمَّنِي وَمَالاَأَهْتَمُّ لَهُ، اللَّهُمَّ زَوِّدْنِيَ التَّقْوَى، وَاغْفِرْ لِي ذَنْبِي، وَوَجِّهْنِي لِلْخَيْرِ أَيْنَمَا تَهَ حَفْتُ»

آئے آللہ تیری ہی طرف متوجہ اور تیری ہی پناہ میں ہوں۔ اے اللہ میرے لئے اہم اور غیراہم چیز میں میری کفایت کر' تقوی کو میرا توشہ بنا' میرے گناہ بخش دے 'جدھر توجہ کروں بھلائی کی طرف میرا رخ کر۔

جب سواری حاضر کی جاتی تو رکاب میں پیرر کھتے ہوئے بسم اللہ کہتے اور جب جم کے بیٹھ جاتے تو فرماتے:

«ٱلحُمْدُ لِللَّهِ الَّذِي سَخَرَّ لَنَا هٰذَا وَمَا كُنَّا لَهُ مُقْرِنِيْنَ وَ إِنَّا إِلَى رَبَّنَا لَمُنْقَلِبُوْنَ»

تمام تعریفیں اس خدا کے لئے ہیں جس نے ہارے لئے اسے منخرکر دیا' ورنہ ہم خود اسے زیر نہ کُر سکتے تھے'ہم اپنے رب ہی کی طرف لوٹ کر جانے والے ہیں۔

پھر تین مرتبہ "الحمدللہ" اور تین مرتبہ "اللہ اکبر" کہتے اور اس کے بعدیہ دعا پڑھتے تھے:

«سُبْحَانَكَ إِنِّي ظَلَمْتُ نَفْسِي فَاغْفِرْلِي إِنَّهُ لاَيَغْفِرُ الذُّنُوْبَ إِلَّا أَنْتَ»

تو سارے عیوب سے پاک ہے 'بلاشبہ میں نے اپنے اوپر ظلم کیا' اب تو مجھے بخش دے تیرے سوا عمناہوں کو کوئی نہیں بخشا۔

#### آپ بيه دعا بھي پڙھتے تھے:

«اللَّهُمَّ إِنَّا نَسْأَلُكَ فِي سَفَرِنَا هٰذَا الْبِرَّ وَالتَّقْوَى، وَمِنَ الْعَمَلِ مَاتَرْضَى، اللَّهُمَّ أَنْتَ الصَّاحِبُ فِي اللَّهُمَّ هَوِّنْ عَلَيْنَا سَفَرَنَا هٰذَا، وَاطْوِعَنَّا بُعْدَهُ، اللَّهُمَّ أَنْتَ الصَّاحِبُ فِي اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوْذُبِكَ مِنْ وَعْثَاءِ السَّفَرِ، وَكَآبَةِ السَّفَرِ، وَكَآبَةِ السَّفَرِ، وَكَآبَةِ الْمَنْظَرِ، وَسُوْءِ الْمُنْقَلَبِ فِي الأَهْلِ وَالْمَالِ»

اے اللہ ہم اپنے اس سفر میں تجھ سے نیکی و تقوی اور اس عمل کا سوال کرتے ہیں جس سے تو راضی ہو' اے اللہ ہم پر ہمارا سفر آسمان کر دے اور ہمارے لئے اس کی دوری لپیٹ دے ' اے اللہ سفر میں توہی آقا ہے اور گھر میں تو ہی محافظ ہے ' اے اللہ میں سفر کی ایذاء اور برے منظرے اور گھر اور مال و دولت میں تکلیف دہ واپسی سے پناہ چاہتا ہوں۔

جب آپ سفرے واپس آتے تو ذکورہ دعامیں ان الفاظ کا اضافہ کردیتے:

«آئِبُوْنَ، تَائِبُوْنَ، عَابِدُوْنَ لِرَبِّنَا حَامِدُوْنَ

ہم لوشنے والے ' توبہ کرنے والے ' بندگی کرنے والے ' اور اپنے پروردگار کا شکر کرنے والے

بير-

نیز آپ اور صحابہ کرام جب بلندی پر چڑھتے تو تکبیر کہتے اور جب نیچے وادیوں میں اترتے تو تسبیع کہتے 'اور جب کسی بہتی کے پاس آتے اور اس میں داخل ہونا چاہتے تو یہ دعا پڑھتے تھے :

«اللَّهُمَّ رَبَّ السَّمَوَاتِ السَّبْعِ وَمَا أَظْلَلْنَ، وَرَبَّ الأَرْضِيْنَ السَّبْعِ وَمَا أَظْلَلْنَ، وَرَبَّ الرَّيَاحِ وَمَاذَرَيْنَ، أَسْأَلُكَ خَيْرَ أَقْلَلْنَ، وَرَبَّ الرِّيَاحِ وَمَاذَرَيْنَ، أَسْأَلُكَ خَيْرَ

لهَذِهِ القَرْيَةِ، وَخَيْرَ أَهْلِهَا، وَخَيْرَ مَافِيْهَا، وَأَعُوْذُبِكَ مِنْ شَرِّهَا وَشَرِّ أَهْلِهَا وَشَرِّ مَا فِيْهَا»

اے سانوں آسانوں اور ان کے زیر سایہ چیزوں کے پروردگار 'سانوں زمینوں اور ان کی اٹھائی چیزوں کے پروردگار 'سانوں زمینوں اور ان کی اٹھائی چیزوں کے پروردگار 'ہواؤں اور ان کی پراگندہ کی ہوئی چیزوں کے پروردگار 'ہواؤں اور ان کی پراگندہ کی ہوئی چیزوں کے پروردگار بیں تجھ سے اس بستی کی اور اس بیں رہنے والے لوگوں کی اور اس کی دو سری تمام چیزوں کی معمول کرتا ہوں' اور اس بستی کی اور اس کے تمام رہنے والوں کی اور اس بس موجودہ تمام چیزوں کی برائی سے تیری بناہ جاہتا ہوں۔

نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سفر کی حالت میں چار رکعت والی نماز کو دو رکعت پڑھتے تھے۔ حضرت امید بن خالد 'حضرت عبداللہ بن عمرے وریافت کرتے ہیں ہم حضراور حالت خوف کی نماز کا تذکرہ قرآن کریم ہیں بنیں ملکا 'حضرت عبداللہ بن عمرنے ان سے کریم ہیں پاتے ہیں لیکن سفر کی نماز کا ذکر قرآن مجید میں کمیں نہیں ملکا 'حضرت عبداللہ بن عمرنے ان سے کما کہ اے ہمارے بھائی 'اللہ تعالی نے حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم کو ہمارے پاس اس وقت مبعوث فرمایا جب ہم لوگ بچھ بھی نہیں جانے تھے۔ اب ہم اس طریقے سے کام کرتے ہیں 'جس طرح آپ کو کرتے دیکھا ہے۔

سفر کے دوران نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت یہ تھی کہ آپ فرض پر اکتفاء کرتے تھے 'سنتوں میں فجر کی سنت اور نماز و تر کے علاوہ سفر میں کچھ اور پڑھنا ثابت نہیں 'لیکن آپ نے نوافل پڑھنے سے منع نہیں فرمایا ہے لیکن اس کی حیثیت سنت موکدہ کی نہیں بلکہ محض نقل عی کی رہتی ہے 'آپ سے یہ ثابت ہے کہ فتح کے دن چاشت کے وقت آپ نے آٹھ ر کھتیں پڑھی تھیں۔

سنرمیں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نفل نمازیں سواری پر پڑھتے تھے خواہ اس کا رخ کسی طرف بھی ہو' رکوع آپ اشارہ سے کرتے تھے۔ جب آپ زوال سے پہلے سنر شروع کرنے کا ارادہ رکھتے' ظمر کو عصر تک موخر کر دیتے' اگر کو اللہ بعد سفر کرتے تو ظمر پڑھ کے سوار ہوتے تھے۔ اگر کسی سفر میں جلدی ہوتی تو مغرب کی نماز موخر کرکے عشاء کے ساتھ ادا کرتے تھے۔ اور دو نمازوں کے درمیان جع کرنا سواری ہر اور سواری سے اترنے کی حالت میں آپ کی سنت مطمرہ نہیں ہے۔

# نصل (۹) آتخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے تلاوت قرآن کا طریقہ

نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم اپنے معمول کی پابندی کرتے تھے' آپ قرآن پاک ترتیل ہے (ایک ایک حرف واضح کرکے) پڑھا کرتے تھے' ایک ایک آیت پر وقفہ کرتے' مدکے حدف کو تھینج کر پڑھتے مثلا الرحمٰن الرحیم کو مدہے پڑھتے تھے اور تلاوت کے آغاز میں آپ اعوذ باللہ من الشیفان الرجیم پڑھتے اور

واللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوٰذُ بِكَ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيْمِ مِنْ هَمْزِهِ وَنَفْخِهِ وَنَفْنِهِ اللهُ اللَّ مِن شَيطان رجيم اور اس كے وسوسہ 'اس كى پھوتك اور اس كے جادو سے اللہ كى پاہ چاہتا مول-

آپ صلی اللہ علیہ وسلم دوسروں کی زبان سے قرآن سنتا بھی پند فرماتے سے 'آپ نے حضرت عبداللہ بن مسعود رمنی اللہ تعالی عند کو تھم فرمایا تو انہوں نے آپ کے سنتے وقت اس قدر خشوع طاری ہواکہ آئکسیں ڈبڈیا گئیں اور آنسو جاری ہو گئے۔

آپ كمرے ' بيٹھ' كيٹے' باوضو اور بغيروضو ہر حالت ميں قرآن پڑھتے تھے ليكن حالت جنابت ميں قرآن نہيں پڑھتے تھے۔

آپ بھی بھی آواز تھینچ کر بھترین انداز میں قرآن پاک کی حلاوت فرماتے تھے اور حضرت عبداللہ بن مغفل رضی اللہ عنہ آپ کی آواز کھینچنے کی کیفیت تین مرتبہ آ۔آ۔آکی صورت میں بیان کی ہے جیسا کہ امام بخاری نے ذکر کیا ہے۔

جب آپ سے منقول مندرجہ ذیل احادیث کو جمع کیا جائے:

وزَيُّنُوا الْقُرْآنَ بِأَصْوَاتِكُمْ

قرآن پاک کوانی آوازوں سے زینت بخشو۔

«مَاأَذِنَ اللهُ لِشَيْءٍ كَأَذْنِهِ لِنَبِيِّ حَسَنِ الصَّوْتِ يَتَغَنَّى بِالْقُرْآنِ»

اللہ تعالیٰ اچھی آواز والے نبی کے قرآن نغمہ کے ساتھ پڑھنے کو جس طرح سنتا ہے اس طرح کسی اور چیز کو نہیں سنتا۔

لنڈا معلوم ہو تا ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم آواز کو قصدا اور اختیار سے کھینچتے تھے جیسا کہ عبداللہ بن مغفل سے مروی ہے۔

غنا دو طرح کا ہو تا ہے۔ ایک جو بلا تکلف ہو' یہ جائز ہے خواہ قصد انز مین کی جائے کیونکہ ابو موی رضی اللہ تعالی عند نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے کہا تھا کہ اگر مجھے معلوم ہو تا کہ میرا قرآن آپ سن رہے ہیں تو میں اور اچھی طرح پڑھتا۔ سلف اس طرح کی تحسین کیا کرتے تھے اور اسی مفہوم پر تمام دلیلوں کو محمول کیا جائے گا۔

غناکی دو سری صورت میہ ہے کہ اسے فن کی طرح الحان اور اوزان کی قسموں کے ساتھ سیکھا جائے اس کو سلف نے مکروہ قرار دیا ہے اور کراہت کی دلیلوں سے یمی صورت مراد ہے۔

#### فصل (۲۰)

# أتخضرت صلى الله عليه وسلم كامريضول كى عيادت كاطريقه

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی عادت مبارکہ تھی کہ جب صحابہ کرام میں کوئی بیار ہو جا آ اتو اس کی عیادت کے لئے بھی عیادت کے لئے بھی تشریف لیے جانے تھے۔ ایک یہودی خادم اور اپنے مشرک چیا کی عیادت کے لئے بھی تشریف لے گئے اور ان دونوں کو اسلام کی دعوت دی۔ چنانچہ یمودی نے اسلام قبول کرلیا۔

آپ مریض کے قریب تشریف لے جاتے اور اس کے سرمانے بیٹھ کر حال دریافت فرماتے تھے۔ وائیں ہاتھ سے مریض کو سہلاتے اور یہ دعا پڑھتے تھے:

«اللَّهُمَّ رَبَّ النَّاسِ أَذْهِبِ الْبَأْسَ وَٱشْفِ أَنْتَ الشَّافِي، لاَشِفَاءَ إِلاَّ شَفَاءُكَ، شَفَاءً لاَيْغَادِرُ سَقَمًا»

اے اللہ لوگوں کے پروردگار' دکھ دور فرما'اور شفا عطا فرما' تو ہی شفا دینے والا ہے' تیرے سوا کمیں ہے کوئی شفانہیں۔ ایسی شفا دے جو کسی بیاری کو رہنے نہ دے۔

اور آپ مریض کے لئے تین بار دعا فرماتے تھے' جیسا کہ آپ نے حضرت سعد رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے لئے دعا کی : "اللحم اشف سعدا" (اے اللہ سعد کو شفادے)-

مریض کی عیادت کے وقت یہ دعا پڑھتے تھے «لاَ بَأْسَ طَهُور ٞ إِنْ شَآءَ اللهُ ﴾ بھی ''کفارہ وطهورا'' فرماتے تھے بعنی کوئی فکر کی بات نہیں۔ان شاء اللہ یہ بیاری گناہوں سے پاک کرنے والی ہے۔ اور جس کے زخم یا کوئی اور تکلیف ہوتی تو آپ اس پر دم کیا کرتے' چنانچہ شمادت کی انگلی زمین پر رکھ دیتے پھراہے اٹھا لیتے اور یہ دعا پڑھتے :

«بِسْمِ اللهِ تُرْبَةُ أَرْضِنَا بِرِيْقَةِ بَعْضِنَا يُشْفَى سَقِيْمُنَا بِإِذْنِ رَبِّنَا»

اللہ کے نام سے ہماری زمین کی مٹی ہم میں سے بعض کے لعاب سے ہمارے بیار کو شفادے گی اللہ کے نام سے ہماری زمین

مارے رب کی اجازت ہے۔

یہ تحمیمین کی روایت ہے' اس سے ستر ہزار والی حدیث میں (لابر قون) (جو دم نہیں کریں گے) کالفظ بالکل باطل ہو جاتا ہے اور ثابت ہوتا ہے کہ وہ راوی کی غلطی ہے۔

نی کریم صلی الله علیه وسلم مریض کی عیادت کے لئے کوئی دن یا کوئی وقت مقرر نہیں کرتے تھے' بلکہ آپ دن اور رات کے تمام او قات میں (حسب ضرورت) مریضوں کی عیادت فرماتے تھے اور امت کے لئے اس کو مشروع فرمایا ہے۔

آپ آنکھ کے مریضوں کی بھی عیادت فرماتے 'مجھی مریض کی پیشانی پر دست مبارک رکھتے پھراس کے سینے اور بیٹ پر ہاتھ کچھرتے اور دعا فرماتے" اے اللہ اسے شفا دے" اور آپ چرے پر بھی ہاتھ پھیرتے اور جب مریض کی صحت سے مایوس ہوجاتے توبیہ آبت پڑھتے : "اناللہ واناالیہ راجعون" حنانہ پر کر سلسلہ میں آب کا طراقہ انتائی کامل اور تامید میں قدم میں میں قدم میں سلسلہ میں آب کا طراقہ انتائی کامل اور تامید میں قدم میں سلسلہ میں آب کا طراقہ انتائی کامل اور تامید میں قدم میں سالگا ہجانہ تاری

جنازے کے سلسلے میں آپ کا طریقہ انتمائی کامل اور تمام دو سری قوموں سے بالکل مختلف تھا'اس میں میت اور اس کے رشتہ داروں کے ساتھ حسن سلوک اور احترام کا پورا لورا لحاظ رکھا گیا تھا'اور مردے کے ساتھ معالمہ کرنے میں زندہ مختص اپنی بندگی وعاجزی کا اظہار کرتا ہے۔

جنازوں میں آپ کی سنت طیبہ اللہ تعالی کی پورٹی اطاعت وعبدیت کا اظہار تھی اور مبت کو اچھی طرح اللہ تعالیٰ کی طرف بیجے تھے۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم صحابہ کرام کے ساتھ صف بستہ کھڑے ہو کر اللہ تعالیٰ کی حمد و ثنا کرتے اور میت کیلئے دعائے مغفرت فرماتے اور اس کے ساتھ چل کر قبر میں دفن کرتے 'پھر آپ اور صحابہ کرام کھڑے ہو کر اس کے لئے ثابت قدمی کی دعا فرماتے۔ گاہے گاہے اس کی قبریہ تشریف لے جاتے اور سلام کرکے دعا فرماتے تھے۔

مریض کے ساتھ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا شروع ہے ہی سلوک ذکر آخرت' وصیت اور توبہ و استغفار کرنے کی ہدایات پر بنی ہو تا' اور اس کر پاس موجود لوگوں کو تھم دیتے کہ قریب الموت مریض کو کلمہ شمادت "لا اللہ الا اللہ" کی تلقین کرتے رہیں گا۔ کلمہ طبیبہ بی اس کا آخری کلام ہو' پھران اقوام کی عادات اور طور طریقے اختیار کرنے سے منع فرماتے' جر آخرت پر ایمان نہیں رکھتیں لینی ایسے مواقع پر عندات اور طور طریقے اختیار کرنے سے منع فرماتے' جر آخرت پر ایمان نہیں رکھتیں لینی ایسے مواقع پر منہ پٹتی' چینی چلاتی اور بے حد واویلا مجاتی ہیں۔

آپ نے میت کے لئے رونے اور اظہار رنج و افسوس کی اجازت دی ہے جس میں چیخناو چلانا نہ ہو' دل سے عمکین رہنے کا حکم ہے' چنانچہ آپ کا ارشاد ہے کہ "آٹکھیں آنسو بماتی ہیں اور دل عمکین رہتا ہے اور ہم وہی کہتے ہیں جس سے ہمارا پروردگار راضی ہو" آپ نے اپی امت کے لئے الحمداللہ اور اناللہ وانا الیہ راجعون پڑھنا اور اللہ تعالیٰ کے نیصلے ہر راضی رہنا مسنون قرار دیا ہے۔

نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت طیبہ یہ تھی کہ میت کی تجینرو تدفین میں جلدی کرتے تھے۔
اسے عسل دیتے وشبولگاتے اور سفید کپڑوں میں کفن دیتے اور پھر جنازے کی نماز پڑھتے اور اس کے بعد قبر تک ساتھ جاتے تھے جب محابہ کرام نے دیکھا کہ یہ کام نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو تکلیف دے رہا ہے تو وہ خود میت کی تیاری کرتے پھر میت کو اٹھاتے اور نماز جنازہ محبد کے باہر پڑھتے اور کبی محبر کے اندر بھی پڑھ لیتے ویسا کہ آپ نے سیل بن بیضاء اور ان کے بھائی کی نماز جنازہ محبد میں بڑھائی۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت طیبہ یہ تھی کہ جب کوئی انقال کر جائے تو اس کا چرہ اور بدن چمپا دیا جائے۔ اس کی آنکھیں بند کر دی جائیں۔ بیا او قات میت کا خود بوسہ لیتے جیسا کہ آپ حضرت عثان بن مطعون کا بوسہ لے کر رو پڑے۔

آپ میت کو تین یا پانچ مرتبہ یا عسل دینے دالے کے خیال کے مطابق (حسب ضرورت) زیادہ عسل دینے کا حکم دیتے تھے اور آخری مرتبہ کافور استعال کرنے کو کہتے تھے۔

میدان جنگ کے شمداء کو عسل نہیں دیتے تھے اور ہتھیار و زرہ وغیرہ آثار کراسی کپڑے میں تدفین کردیتے تھے اور مالت احرام میں فوت ہو جانے والے کو آپ نے پانی اور بیری سے عسل دیا اور احرام ہی کے کپڑے میں اسے کفن دینے کا تھم دیا اور اسے خوشبولگانے اور سر چھیانے سے منع فرمایا۔

میت کے متعلقین کو اچھے اور سفید کپڑے کا کفن پہنانے کا تھم دیتے اور زیادہ منظے کفن سے منع فرماتے تھے۔ اور اگر کفن چھوٹا ہو آ اور پورے بدن کو چھپانے سے قاصر ہو آ تو اس کا سرچھپا دیتے اور یاؤں پر کھاس ڈال دیتے تھے۔

نماز جنازہ کے لئے جب کوئی میت نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے لائی جاتی تو آپ دریافت فرماتے کیا اس پر قرض ہے یا نہیں؟ اگر اس پر قرض نہ ہو آ تو اس پر نماز پڑھ دیتے اور اگر قرض ہو آ تو خود نہ پڑھتے بلکہ صحابہ کو نماز پڑھنے کا تھم دے دیتے کیونکہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی دعا (نماز) حصول مغفرت اور وجوب شفاعت کا تھم رکھتی ہے اور ادھر مقروض کا قرض دخول جنت کے لئے مانع ہے۔ چنانچہ جب کثرت فقصات کی وجہ سے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس دولت آگئی تو آپ قرضد ار پر نماز جنازہ پڑھنے گئے کیونکہ آپ اس مال کے ذریعہ اس کا قرض ادا فرما دیتے تھے اور اس کا ترکہ اس کے ور ثاء کو دے دیتے تھے۔

جب آپ صلی الله علیه وسلم نماز جنازه شروع فرماتے تو تحبیر کہتے اور الله تعالیٰ کی حمد و شاء بیان کرتے ، حضرت ابن عباس رضی الله عنه نے ایک جنازے پر نماز پڑھی تو پہلی تحبیر کے بعد بلند آواز سے سورہ فاتحہ پڑھی اور (بعد میں) فرمایا تاکہ تمہیں معلوم ہو جائے کہ یہ سنت ہے۔

ہمارے بیخ الاسلام ابن تیمیہ رحمتہ اللہ علیہ کا قول ہے کہ سورہ فاتحہ پڑھنا واجب نہیں ہے بلکہ سنت ہے اور حضرت ابو امامہ بن سل نے صحابہ کرام کی ایک جماعت سے نماز جنازہ میں ورود شریف پڑھنا نقل کیا ہے۔

یحی بن سعید انصاری نے سعید بن مقبری ہے اور انہوں نے حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالی عنہ سے روایت کیا ہے کہ انہوں نے حضرت عبادہ بن صامت ہے نماز جنازہ کے متعلق سوال کیا تو انہوں نے کہا کہ بیں تہمیں بتا تا ہوں' ابتدا میں تکبیر کمو' پھر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر درود بھیجو اور یہ دعا برحو :

"اللَّهُمَّ إِنَّ عَبْدَكَ فُلاَنَا كَانَ لاَيُشْرِكُ بِكَ، وَأَنْتَ أَعْلَمُ بِهِ، إِنْ كَانَ مُحْسِنًا فَزِدْ
فِي إِحْسَانِهِ، وَإِنْ كَانَ مُسِينًا فَتَجَاوَزْ عَنْهُ، اللَّهُمَّ لاَتَحْرِمْنَا أَجْرَهُ وَلاَ تُضِلَّنَا بَعْدَهُ "
اے اللہ ہے شک تیرا فلال بندہ تیرے ساتھ شرک نہ کرتا تھا اور تو ہی حقیقت کو زیادہ جانتا
ہے اگر وہ نیک تھا تو اس کی نیکیوں میں اضافہ فرما اور اگر برا تھا تو اس سے درگذر فرما اے اللہ میں اس کے اجر سے محروم نہ کرنا اور اس کے بعد ہمیں گراہ نہ کرنا۔

مردے پر نماز جنازہ کا مقصد دعائے خیر ہے'اس وجہ سے آپ سے ثابت ہے اور دعا کا جتنا ذکر ملتا ہے اتنا سورہ فاتحہ یا درود کا ذکر نہیں ملتا۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے یہ دعا بھی ثابت ہے۔ «اللَّهُمَّ إِنَّ فُلاَنَ ابْنَ فُلاَنِ فِي ذِمَّتِكَ وَحَبْل جِوَارِكَ، فَقِهِ فِتْنَةَ الْقَبْرِ «اللَّهُمَّ إِنَّ فُلاَنَ ابْنَ فُلاَنِ فِي ذِمَّتِكَ وَحَبْل جِوَارِكَ، فَقِهِ فِتْنَةَ الْقَبْر

"اللهم إِنْ قَلَانَ النَّارِ، وَأَنْتَ أَهْلُ الْوَفَاءِ وَالْحَقِّ فَاغْفِر لَهُ وَٱرْحَمْهُ، إِنَّكَ أَنْتَ وَعَذَابَ النَّارِ، وَأَنْتَ أَهْلُ الْوَفَاءِ وَالْحَقِّ فَاغْفِر لَهُ وَٱرْحَمْهُ، إِنَّكَ أَنْتَ الْغَفُوْرُ الرَّحِيْمُ» اے اللہ فلال بن فلال تیری پناہ اور تیری ہمسائیگی کی امان میں ہے ' تواسے قبر کے فتنہ اور جنم کی آگ سے نجات دے ' تو وفا اور حق والا ہے ' اے اللہ تواسے بخش دے اور اس پر رحم فرما' میشک تو بخشنے والا ہے ' رحم کرنے والا ہے۔

اور به دعا بھی منقول ہے:

«اللَّهُمَّ أَنْتَ رَبُّهَا وَأَنْتَ خَلَقْتَهَا وَأَنْتَ رَزَقْتَهَا، وَأَنْتَ هَدَيْتَهَا لِلْإِسْلاَمِ وَأَنْتَ وَزَقْتَهَا، وَأَنْتَ هَدَيْتَهَا لِلإِسْلاَمِ وَأَنْتَ قَبَضْتَ رُوْحَهَا تَعْلَمُ سِرَّهَا وَعَلاَنِيَتَهَا، جِئْنَا شُفَعَآ فَاغْفِرْ لَهَا» الله 'قاس ميت كارب ہے' تونے اسے پيداكيا' رزق ديا' اسلام كى توفِق دى' اور اس كى روح قبض كى' تو اس كے ظاہر و باطن كو جانتا ہے' ہم سفارش بن كر آئے ہيں' تو اسے بخش دے۔

نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم میت کے لئے اخلاص سے دعا کرنے کا تھم دیتے تھے۔ نماز جنازہ میں آپ چار کئیریں کتے تھے' اور بائج کئیریں بھی آپ سے ٹابت ہیں۔ صحابہ کرام سے چار' پانچ اور چھ کئیریں تک بھی ٹابت ہیں۔ صحابہ کرام سے چار' پانچ اور چھ کئیریں تک بھی ثابت ہیں۔ ملقمہ کتے ہیں کہ میں نے حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ سے کما کہ حضرت معاذ رضی اللہ عنہ کے کچھ ساتھی شام سے آئے ہیں' انہوں نے میت پر نماز جنازہ میں پانچ کہ حضرت معاذ رضی اللہ عنہ کے کچھ ساتھی شام سے آئے ہیں' انہوں نے میت پر نماز جنازہ میں پانچ کی میت پر تکبیر کئے میں کوئی عدد نہیں ہے' امام جنتی تحبیریں کے' آئی تحبیریں کمواور جب ختم کرے تب ختم کرد۔

امام احمد سے پوچھاگیا کہ صحابہ کرام میں کسی کے متعلق آپ کو معلوم ہے کہ وہ نماز جنازہ میں دو سلام پھیرتے تھے۔ انہول نے کہا نہیں الیکن چھ صحابیوں کے بارے میں منقول ہے کہ وہ دائیں طرف ایک مختصر ساسلام پھیرتے تھے۔ انہوں نے حضرت ابن عمر 'حضرت ابن عباس اور حضرت ابو ہررہ وضی الله عنهم کا نام لیا۔

نماز جنازہ میں رفع یدین کے متعلق امام شافعی سے منقول ہے کہ ایک صحابی کے اثر اور نماز میں سنت پر قیاس کرتے ہوئے رفع یدین کیا جائے گا۔ صحابی کے اثر سے ان کی مرادیہ ہے کہ حضرت ابن عمر اور حضرت انس سے ثابت ہے کہ وہ نماز جنازہ کی ہر تجبیر پر رفع یدین کرتے تھے۔

نماز جنازہ فوت ہو جانے پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم قبر پر نماز جنازہ پڑھتے تھے۔ جنانچہ آپ نے ایک بار ایک رات کے بعد نماز جنازہ پڑھی' ایک بار تین رات کے بعد اور ایک بار ایک ماہ کے بعد پڑھی

اوراس سلسلے میں کسی مدت کی تحدید نہیں کی گئے۔

امام مالک کے یمال ولی کے علاوہ کمی کو بعد میں نماز جنازہ پڑھنے کی اجازت نہیں ہے' جب ولی نماز جنازہ میں موجود نہ ہو۔

نماز جنازہ میں آپ کا معمول یہ تھا کہ مرد کے سرکے قریب اور عورت کے وسط میں کھڑے ہوتے سے 'اور خودکشی کرنے والے اور مال غنیمت میں خیانت کرنے والے اور مال غنیمت میں خیانت کرنے والے پر آپ نماز جنازہ نہیں پڑھتے تھے۔

صد زنا وغیرہ میں قتل کے جانے والے پر نماز جنازہ پڑھنے کے سلسلہ میں اختلاف ہے 'چنانچہ آپ
سے ثابت ہے کہ قبیلہ بمنیہ کی جس عورت کو رجم کیا گیا تھا' اس پر آپ نے نماز جنازہ پڑھی تھی' البت
ماعز کی نماز جنازہ کے بارے میں اختلاف ہے ' ان دونوں روایتوں میں تطبیق کے لئے یہ کما جا سکتا ہے کہ
ان میں کوئی تعارض نہیں پایا جا تا' کیونکہ اس میں صلاۃ سے مراد دعا ہے اور ماعز کی نماز جنازہ از راہ
تادیب چھوڑ دی تھی یا پھریوں کما جائے کہ الفاظ میں تعارض ہے تو پھردو سری صدیث کی طرف رجوع کیا
جائے گا۔

نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا معمول تھا کہ نماز جنازہ کے بعد قبرستان تک پدل تشریف لے جاتے سے سواری والے لوگوں کو پیچے چلنے کا حکم دیا ہے اور پدل چلنے والوں کو قریب رہنے کا حکم دیا ہے۔
چاہ وہ پیچے ہوں یا آئے ' دائیں ہوں یا بائیں۔ آپ میت کو تیز لے جانے کا حکم دیے ' چنانچہ سحابہ تقریبا دوڑتے ہوئے لے جاتے تھے اور آپ خود بنفس نفیس پیدل چلتے تھے اور فرماتے تھے ' میں کمیے سوار ہو سکتا ہوں جب کہ فرشتے پیدل چل رہے ہیں۔ جب فارغ ہو جاتے تو بسا او قات سواری پر واپس آتے۔ جنازے کو رکھنے سے پہلے آپ نہیں بیٹھتے تھے اور فرماتے تھے' جب تم جنازہ کے ساتھ چلو تو رکھ دینے سے پہلے آپ نہیں بیٹھتے تھے اور فرماتے تھے' جب تم جنازہ کے ساتھ چلو تو رکھ دینے سے پہلے نہ بیٹھو۔

ہر مرنے والے کی غائبانہ نماز جنازہ پڑھنا آپ کی سنت نہیں ہے اور آپ سے حضرت نجاشی پر غائبانہ نماز جنازہ پڑھنا اور چھوڑ وینا دونوں آپ کی سنت طیبہ غائبانہ نماز جنازہ پڑھنا اور چھوڑ وینا دونوں آپ کی سنت طیبہ ہے۔ اگر کوئی مختص ایسی جگہ انتقال کر گیا جس پر نماز نہ پڑھی گی ہو تو اس پر نماز پڑھی جائے گی۔ اس وجہ سے نجاشی پر نماز جنازہ پڑھی گئی 'کیونکہ ان کی وفات کافروں کے درمیان ہوئی تھی اور وہاں ان پر نماز جنازہ نہیں پڑھی گئی تھی۔

نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم ہے ثابت ہے کہ آپ کے سامنے ہے جب جنازہ گزرا تو اس کے لئے
کوڑے ہو گئے اور کھڑے ہونے کا تھم دیا' اور یہ بھی ثابت ہے کہ آپ بیٹے رہے۔ اس وجہ ہے بعض
لوگوں کا قول ہے کہ کھڑا ہونا منسوخ ہو گیا ہے اور بعض لوگوں کا خیال ہے کہ دونوں صور تیں جائز ہیں۔
نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم استجاب کو بتانے کے لئے کھڑے ہوئے تھے اور بیان جواز کے لئے نہیں
کوڑے ہوئے تھے اور بی تاویل زیادہ مناسب ہے۔

نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت طیبہ یہ تھی کہ طلوع آفآب اور غروب آفآب کے وقت اور زوال کے وقت اور زوال کے وقت مردے کو دفن نہ کیا جائے اور بیری سنت تھی کہ قبر بغلی اور محمری کھدواتے اور مردے کے سمانے اور پائی نے کی جگہ کشاوہ کرواتے تھے اور آپ سے منقول ہے کہ جب مردے کو قبر میں رکھا جا آتو یہ دعا پڑھتے تھے :

«بِسْم اللهِ وَبِاللهِ وَعَلَى مِلَّةِ رَسُولِ اللهِ»

اور ایک روایت میں بیہ الفاظ ہیں ''بہم اللہ و فی سبیل اللہ دعلی ملتہ رسول اللہ ''لیعن اللہ کے نام سے اور اللہ کی راہ میں اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے طریقے پر۔

اور آپ سے یہ بھی منقول ہے کہ آپ میت کی قبر پر دفن کے وقت سرکی جانب تین بار چلو بھر کر مٹی ڈالتے اور جب دفن سے فارغ ہو جاتے تو آپ اور آپ کے صحابہ قبر کے پاس کھڑے ہو کر مردے کی ٹابت قدمی کے لئے دعا فرماتے اور اس کا آپ نے تھم بھی دیا ہے۔

نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے قبر کے پاس بیٹھ کر پڑھنا اور تلقین کرنا ثابت نہیں ہے۔ قبروں کو بلند کرنا 'کی بنانا' لیپنا' ان پر قبہ بنانا' بیہ سب چیزیں نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت نہیں بلکہ سنت کے صریح خلاف ہیں۔ ایک دفعہ آپ نے حضرت علی رضی اللہ عنہ کو بیہ تھم دے کر بھیجا کہ جس تصویر کو دیکھیں اس کو منا دیں' جو اونچی قبرد کی برابر کردیں' اس دجہ سے تمام بلند اور اونچی قبردل کو ہموار اور برابر کرناسنت طیبہ ہے۔

نیز آپ نے قبر پر چونا لگانے اور اس پر تقیر کرنے سے منع فرمایا ہے اور ان پر کتبے تحریر کرنے کی مخالفت کی ہے۔ علامت کے طور پر پھر رکھنے کی اجازت دی ہے۔

نی كريم صلى الله عليه وسلم نے قبروں كو سجده كاه بنانے اور ان بر جراغ جلانے سے ممانعت فرمائی

ہے اور ایسا کرنے والوں پر لعنت کی ہے' اور قبروں کی طرف رخ کرکے نماز پڑھنے اور اپنی قبر پر میلہ وعید منانے سے بھی منع کیا ہے۔

اور آپ کی سنت یہ تھی کہ قبروں کی توہین نہ کی جائے اور نہ انہیں روندا جائے اور نہ ان پر بیٹا جائے اور نہ ان پر بیٹا جائے اور نہ ان پر بیٹا جائے اور ان کی جائے کہ انہیں سجدہ گاہ بنالیا جائے اور ان کے چائے اور ان کی طرف نماز پڑھی جانے گئے 'میلے شروع ہو جائیں اور انہیں بت بنالیں گویا ان کی عبادت ہو رہی ہو۔

نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم صحابہ کی قبروں کی زیارت کے لئے تشریف لے جاتے تھے اور ان کے لئے دعا و استغفار کرتے تھے۔ یمی زیارت قبور ہے جو امت کے لئے مشروع اور مسنون ہے۔ زیارت کے وقت مسلمانوں کو یہ دعا پڑھنے کا حکم دیا ہے :

«السَّلَامُ عَلَيْكُمْ أَهْلَ الدِّيَارِ مِنَ الْمُؤْمِنِيْنَ وَالْمُسْلِمِيْنَ، وَإِنَّا إِنَ شَآءَاللهُ بِكُمْ لَاحقُوْنَ، نَسْأَلُ اللهَ لَنَا وَلَكُمُ الْعَافِيَةَ»

مومنوں اور مسلمانوں کے اہل دیار! تم پر سلامتی ہو' اور بے شک اگر اللہ نے چاہاتو ہم تم سے طفے والے ہیں' ہم اللہ سے اپنے لئے اور تمہارے لئے عافیت کی دعاکرتے ہیں۔

نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم قبروں کی زیارت کے وقت وہی پچھ کرتے اور کہتے تھے جو نماز جنازہ کے وقت کرتے اور کہتے تھے جو نماز جنازہ کے وقت کرتے اور کہتے تھے 'لیکن اہل شرک نے مردوں کو پکارنا 'ان کو شریک کرنا' اس سے حاجتیں مانگنا' مدد چاہنا' اور ان کی طرف توجہ ایسے کرنے لگے جو آپ کی سنت اور شریعت کے صریحا خلاف ہے۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت طیبہ توحید اور مردول کے ساتھ حسن سلوک پر مبنی ہے۔ آپ میت کے گھر والوں کی تعزیت کرتے تھے لیکن دفت مقرر کرکے اجماع کرنا اور قبرپریا دوسری جگہ جمع ہو کر قرآن پڑھنا آپ کا اسوہ حسنہ نہیں ہے۔

نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت طیبہ یہ بھی تھی کہ میت کے گھروالے لوگوں کے لئے کھانے وغیرہ کا انتظام نہ کریں 'بلکہ میت کے اہل خانہ کے لئے کھانا تیار کریں اور ان کو کھلائیں' اور میت کے لئے ہا قاعدہ اعلان و منادی ہے آپ منع فرماتے تھے اور کہتے تھے کہ ایسا کرنا جابلی دور کاعمل ہے۔

### نصل (۲۱) آنخضرت صلی الله علیه وسلم کی نماز خوف کا طریقه

الله تعالیٰ نے خوف و سفر کی حالت میں ارکان نماز اور تعداد رکعات میں کی کی اجازت مرحمت فرمائی ہے۔ جب سفر میں خوف نہ ہو تو تعداد رکعات میں قصر کرنے اور جب خوف ہو سفر نہ ہو تو تنما ارکان میں قصر کی اجازت عطاکی ہے 'یہ نبی کریم صلی الله علیہ وسلم کی سنت طبیبہ تھی اور اس سے سفرو خوف کی حالت میں آیت قرآنی کو مقید کرنے کی حکمت ظاہر ہوتی ہے۔

نماز خوف میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت طیبہ سے تھی کہ جب دشمن آپ کے اور قبلہ کے درمیان ہو آ تو تمام مسلمان آپ کی افتداء کرتے اور آپ اپنے پیچے مسلمانوں کو دو صفول میں تقسیم کر دیتے تھے۔ آپ تحبیر کہتے تو وہ سب تحبیر کہتے 'آپ رکوع کرتے تو وہ سب رکوع کرتے 'پھر آپ سر اٹھا لیتے' پھر پہلی صف کے لوگ آپ کے ساتھ سجدہ کرتے اور دوسری صف والے دشمن کے مقابل کھڑے رہیجے۔ جب آپ دوسری رکعت کے لئے کھڑے ہوجاتے تو دوسری صف والے اپنے دونوں سجدے کرتے' پھر کھڑے ہوکر پہلی صف والے صف والے اپنے دونوں سجدے کرتے' پھر کھڑے ہوکر پہلی صف کی جانب بردھتے اور پہلی صف والے بیچھے آکردو سری صف والوں کی جگہ لے لیتے آگہ پہلی صف کی نضیلت دونوں کو حاصل ہوجائے اوردو سرکی صف والے بیچھے آگردو سری صف والے کے ساتھ دو سجدے یا جائیں۔ یہ غیر معمولی عدل و انصاف کی علامت ہے۔

ای طرح جب آپ دو سری رکعت میں رکوع کرتے تو دونوں صف والے پہلی رکعت کی طرح عمل کرتے اور جب آپ دو سجدے کر لیتے اور پھر آپ کے ساتھ تشد میں شریک ہو جاتے۔ اس طرح سب کے ساتھ سلام پھیرتے۔

اگر دسمن قبلہ کے بجائے کسی دو سری ست ہوتا 'اس دفت بھی آپ دو جماعتیں بنا لیتے۔ ایک جماعت دسمن کے مقابلہ میں کھڑی رہتی اور دو سری جماعت کے ساتھ آپ نماز پڑھتے۔ یہ گروہ ایک رکعت نماز پڑھ کرواپس چلا جاتا۔ دو سرا گروہ آکر آپ کے ساتھ دو سری رکعت پڑھتا پھر آپ سلام پھیر دیے اور دونوں گروہ ایک ایک رکعت بعد میں پوری کر لیتے۔ کبھی آپ دو جماعتوں میں ہے ایک کو ایک رکعت پڑھا کر کھڑے رہے اور وہ دو سری پوری ٹرکے واپس چلی جاتی اور پھردو سری جماعت آکر آپ کے ساتھ دو سری رکعت اوا کرتی۔ جب آپ تشہد میں بیٹے تو یہ اٹھ کر ایک رکعت پوری کرتی آپ تشہد میں بیٹے تو یہ اٹھ کر ایک رکعت پوری کرتی آپ ایک تشہد میں بیٹے کر اس کا انظار کرتے اور اس کے تشہد پڑھنے کے بعد سلام پھیرتے ' بھی آپ ایک جماعت کو دو ر کھتیں پڑھا کر سلام پھیردیے پھردو سری جماعت آتی تو اس کو بھی آپ دو رکعت پڑھا کر سلام پھیردیے۔ بھی ایسا ہو تاکہ آپ کے ساتھ ایک رکعت پڑھ کر ایک جماعت چلی جاتی اور ایک رکعت تھا نہ کرتی پھردو سری جماعت آتی تو اس کو بھی آپ ایک رکعت ہی پڑھاتے اور وہ بھی دو سری رکعت تھنا نہ کرتی پھردو سری جماعت آتی تو اس کو بھی آپ ایک رکعت ہی پڑھاتے اور وہ بھی دو سری مطلی اللہ علیہ و سلم کی دو رکعت پوری ہو جاتی اور عام لوگوں کی موف ایک ایک ہوتی 'یہ تمام صور تی نماز میں جائز ہیں.

امام احمد فرماتے ہیں کہ نماز خوف کے چھ یا سات طریقے ثابت ہیں اور سب جائز ہیں۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ اگر ہر جماعت آپ کے ساتھ ایک رکعت پڑھے اور پھردو سری قضانہ کرے تو یہ جائز ہے ' یہ حضرت جابر' ابن عباس' طاؤس 'مجاہر' حسن' قادہ ' تھم اور اسحاق کا فدہب ہے۔

بعض لوگوں نے نماز خوف کی دس صورتیں ذکر کی ہیں 'اور ابن حزم نے تقریباً پندرہ صورتیں بتائی ہیں لیکن صیح وہی ہیں جن کا ہم نے ذکر کیا ہے 'لوگوں نے ایک ہی واقعہ میں راویوں کے اختلاف کو نمی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے فعل کو مختلف شکلوں پر محمول کیا ہے۔

### نصل (۲۲) آنخضرت صلی الله علیه وسلم کے اداء زکوۃ کا طریقتہ

نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے زکوۃ کا انتہائی کال ترین نظام پیش کیا ہے۔ اس کے وجوب کا وقت '
اس کی مقدار' اس کے نصاب' کن پر واجب ہوتی ہے' اور اس کے مصارف کیا ہیں' ان سب کی پوری طرح وضاحت فرمادی ہے۔ ملداروں اور مساکین کے مصالح اور ضروریات کا پورا پورا لحاظ رکھا ہے۔ اللہ تعالی نے ذکوۃ کو مال اور صاحب مال کے لئے باعث طمارت بنایا ہے' چنانچہ مالداروں کی نعموں کو اس سے محفوظ کر دیا ہے اور جس نے ذکوۃ اداکی' وہ زوال نعمت سے محفوظ رہتا ہے بلکہ اس میں برکت اور زیادتی ہوتی رہتی ہے۔

ذکوۃ چار طرح کے مال پر لگائی ہے کیونکہ میں اموال زیادہ تر رائج ہیں اور اہمیت و ضرورت کے حامل ۔۔

پہلی قتم: فصل اور پھل' دوسری قتم: جانوروں میں اونٹ 'گائے اور بکریاں۔ تیسری قتم: سونا و چاندی جو سارے مالی نظام کی بنیاد ہے۔ چوتھی قتم: مختلف قتم کے تجارتی مال۔

زکوۃ کی ادائیگی ہرسال میں مرف ایک بار فرض ہے نیز اے نصلوں اور پھلوں کے پکنے اور کمل ہونے سے اور کمل ہونے سے مشروط کر دیا گیا ہے' اور یہ غیر معمولی عادلانہ نظام ہے۔ کیونکہ ہر ماہ اور ہفتے اسے فرض قرار دیا صاحب مال کے لئے ضرر رسال ہے اور دوسری طرف عمریں صرف ایک بار فرض کرنا فقراء و مساکین کی حق تلنی اور نقصان دہ تھا۔

چنانچہ سال میں ایک بار فرض کرنا فی الحقیقت سب سے زیادہ منصفانہ قانون ہے۔ شریعت نے مال کے حصول میں آسانی یا محنت کے لحاظ سے ذکوۃ میں واجب ہونے والی مقدار میں بھی کی بیشی رکھی ہے ' چنانچہ الیں دولت جو کسی کو اچانک مل جائے جیسے زمین میں مدفون خزانہ تو اس پر پانچواں حصہ فرض ہے اور اس کے لئے سال کا گذرنا شرط قرار نہیں دیا گیا بلکہ جو نمی الی دولت ملے اسی وقت پانچویں صبے کی ادائیگی واجب ہوگ۔ رہے پھل اور فصلیں جن کے حصول کے لئے انسان کو بہت کم مشقت اور تکلیف برداشت کرنی پڑتی ہے 'جنہیں بارش کا پانی سیراب کر تا ہے ' ان پر دسوال حصہ ذکوۃ واجب ہوگی اور جسے انسان خود سینچے' اس میں بیسواں حصہ واجب ہے اور جس مال میں مالک کی مسلسل کو مشش اور مستقل جدو جمد کے بغیراضافہ ممکن نہیں' اس میں چالیسوال حصہ واجب ہے۔

چونکہ ہر مال مواسات کا متحمل نہیں ہو سکتا' اس لئے زکوۃ کے لئے ایک نصاب مقرر ہوا ناکہ صاحب مال کو نقصان نہ پنچ اور نقراء کو خاطر خواہ فا کدہ ہو جائے۔ چانچہ چاندی کا نصاب وو سو در ہم' سونے کا بیں مثقال' غلہ اور پھل کے لئے پانچ وسق اور بکریوں کے لئے چالیس بکریاں' گائے کے لئے تمیں گائیں اور اونوں کے لئے چانچ اونٹ نصاب میں اس کی تمیں گائیں اور اونوں کے لئے پانچ اونٹ نصاب میں اس کی جنس سے مواساۃ کی گنجائش نہیں' اس لئے اس میں ایک بکری واجب کی گئی ہے' البتہ جب پچیس اونٹ ہو جائیں تو نصاب میں گئی ہو' کہ جو جائیں تو نصاب میں گئی ہو' کہ جو جائیں ونہ ہو جائے گی جو دو سرے سال میں گئی ہو' پھر چھیٹیں اونوں سے بینتالیس تک ایک او نمٹی جو تیسرے سال میں گئی ہو' اور چھیالیس سے لے کرساٹھ تک ایک او نمٹی جو چو سے سال میں گئی ہو' اور اسٹھ سے لے کر پھیٹر تک ایک او نمٹی جو چار سال مکمل کر پھیٹر تک ایک او نمٹی جو چار سال مکمل کر پھی ہوں' اور جب ایک سو ہیں اونٹ سے خیلی ہوں وہ وہ ہو ایک سو ہیں اونٹ سے نیادہ ہوں تو ہر چالیس پر ہردو سالہ او نمٹی واجب ہے۔

اس طرح شریعت نے اصحاب مال اور فقراء دونوں کا لحاظ رکھا ہے اور کسی ایک فریق پر ظلم کی مخبائش باقی نہیں چھوڑی ہے۔

ای طرح اللہ تعالی نے زکوۃ د صد قات کے مصارف کی خود ہی تقسیم فرمائی ہے اور اس کی آٹھ فتمیں بیان کی ہیں' جو دو طرح کے لوگوں پر مشتل ہے۔ ایک تو وہ جو ضرورت کے مطابق لیتا ہے اور ضرورت کی مطابق لیتا ہے اور ضرورت کی شدت و ضعف اور کی و زیادتی کے مطابق سوال کرتا ہے جیسے فقراء و مساکین غلام کو آزاد کرانے میں اور مسافر' دو سرے لوگ وہ ہیں' جو اسے منفعت کے باعث لیتے ہیں جیسے زکوۃ وصول کرنے والے ' دلجوئی کے مستحق لوگ' مقروض لوگ' اللہ کے راستے میں مجاہدین' اور اگر لینے والا مختاج نہ ہواور نہ اس سے مسلمانوں کا فائدہ وابستہ ہو تو اسے زکوۃ کا مال نہیں دیا جائے گا۔

#### فصل (۲۳)

# ' تخضرت صلی الله علیه وسلم کااموال زکوۃ کے تقسیم کا طریقه

نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو جب معلوم ہو آگہ یہ مخص مال زکوۃ کا مستحق ہے تو آپ عطا فرماتے سے اور جس کے متعلق آپ کو معلومات نہ ہو تیں تو اس کو یہ کہہ کردیتے تھے کہ مالدار اور کمانے کے قابل مخص کا اس میں کوئی حصہ نہیں ہے۔

آپ کی عادت طیب ہے تھی کہ جس علاقے کی زکوۃ جمع ہوتی وہیں کے مستحقین میں تقسیم کرتے تھے۔

ان میں تقسیم کے بعد فئے جاتی تو اسے منگوا کر دو سری جگہ تقسیم کر دیتے تھے۔ یک وجہ تھی کہ آپ عالمین کو دیماتوں میں بھیج تھے ، شہروں میں نہیں ، بلکہ حضرت معاذر ضی اللہ تعالی عنہ کو حکم دیا کہ اہل یمن کی ذکوۃ لے کر اننی کے فقراء میں تقسیم کر دیں۔ اور نہ آپ کا یہ طریقہ تھا کہ عالمین کو چوپایوں ، پھلوں اور فصلوں جیسے ظاہری اموال کے ما لکین کی طرف تھیج تھے بلکہ آپ بھیجردوں اور انگوروں کے ما لکین کے فصلوں جیسے ظاہری اموال کے ما لکین کی طرف تھیج تھے اور وہ اندازے کے مطابق ذکوۃ متعین کرتے تھے کہ کئنی وہ چھوڑ دیں چنانچہ وہ چوتھائی کو اندازے میں ظاہرنہ کرتا کیو نکہ بھیوریں آفات سے کم ہی محفوظ رہتی جسے ہیں۔ یہ اندازہ اس لئے کیا جاتا تا کہ پھلوں کے استعال سے پہلے یہ بات معلوم ہو سکے کہ اس میں کتنی نہرے ہیں۔ یہ اندازہ اس لئے کیا جاتا تا کہ پھلوں کے استعال سے پہلے یہ بات معلوم ہو سکے کہ اس میں کتنی زکوۃ واجب ہے تاکہ ما لکین کو اس میں تھرف کا موقع حاصل رہے اور عالمین کی آمہ کا انظار نہ کرتا پرٹے۔ نبی کریم صلی اللہ صلی اللہ علیہ و سلم کی سنت حسنہ تھی کہ آپ سواری کے گھوڑے ، خدمت کے خورون سے البتہ انگور و تھجور میں سے ذکوۃ لیتے تھے اور خشک اور تکی میں فرق نہیں کرتے باہتہ انگور و تھجور میں سے ذکوۃ لیتے تھے اور خشک اور تیلی میں فرق نہیں کرتے ہیں فرق نہیں کرتے ہیں فرق نہیں کرتے ہیں فرق نہیں کرتے ہی تھے البتہ انگور و تھجور میں سے ذکوۃ لیتے تھے اور خشک اور تھی میں فرق نہیں کرتے ہیں فرق نہیں کرتے ہی کرتے ہیں فرق نہیں کرتے ہیں فرق نہیں کرتے ہیں فرق نہیں کرتے ہیں خوروں کرتے ہیں کرتے ہیں کرتے ہیں کرتے ہیں کہ کرتے ہی کہ کرتے ہیں کہ کو فرتے نہیں فرق نہیں کرتے ہیں کرتے

جب کوئی مخص نبی کریم صلی الله علیه و سلم کے پاس ان چیزوں کی زکوۃ لے کر آتا تو بھی آپ صلی

الله عليه وسلم اس كے لئے بيد دعا فرمات:

﴿اللَّهُمَّ بَارِكَ فِيْهِ وَفِي إِبِلِهِۥ

اے اللہ اس میں اور اس کے اونٹوں میں برکت دے۔

اور تممی بیہ دعا فرماتے:

"اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَيْهِ"

اے اللہ اس پر رحمت نازل فرما۔

نی کریم صلی الله علیه وسلم کا زکوۃ کی مدیس اچھا اچھا مال چھانٹ لینے کا دستورنہ تھا بلکہ اوسط درجہ کا مال لیتے تھے' اور آپ صدقہ کرنے والوں کو اپنا ہی مال یا سامان خریدنے سے منع فرماتے تھے۔ اگر کوئی فقیر کسی مالدار کو صدقہ کا مال ہدیہ کے طور پر دیتا تو آپ اے کھا لینے کی اجازت دیتے تھے۔

نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم بھی بھی زکوۃ و صدقہ کی مدیش سے مسلمانوں کے فاکدے اور رفای کامول کے فاکدے اور رفای کامول کے لئے قرض لیتے تھے اور صدقہ کے اونٹول پر اپنے ہاتھ سے نثان لگاتے تھے اور ضرورت کے وقت آپ ذکوۃ وقت سے پہلے لیتے تھے جیسا کہ آپ نے حضرت عباس رضی اللہ تعالی عنہ سے دو سال کی پیشکی ذکوۃ لے لی تھی۔

صدقہ فطرکو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ہر فخص اور اس کے زیر کفالت چھوٹے بڑے پر فرض قرار دیا ہے 'جس کی مقدار ایک صاع ہوتی ہے 'چاہے وہ تھجور کی ہویا جو پنیر ہویا کشمش 'یا ایک صاع آٹا دیا جائے۔ ایک روایت میں آدھ صاع گیوں بھی دیتا ثابت ہے۔ جیسا کہ ابو داود نے ذکر کیا ہے 'اور محیمین کی روایت سے معلوم ہوتا ہے کہ آدھ صاع کا فیصلہ حضرت معاویہ نے قیمت کے لحاظ سے کیا تھا۔

صدقہ فطر آپ نماز عید سے پہلے نکال دیتے تھے اور سحیحین میں حضرت ابن عمرے مروی ہے کہ "رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے تھم دیا کہ لوگ عیدگاہ جانے سے پہلے بی صدقہ فطراوا کردیا کریں۔"
سنن میں ان بی سے مروی ہے کہ "جس نے اسے نماز سے قبل اوا کیا وہ صدقہ مقبولہ ہے اور جس نے نماز کے بعد اوا کیا تو وہ ایک عام صدقہ ہے"۔

ان دونوں مدیشوں کا نقاضا یہ ہے کہ صدقہ فطر کو نمازے موخر نہیں کرنا چاہیے اور نماز کے بعد

اس کا وقت ختم ہو جاتا ہے جس طرح کہ قربانی اگر امام کی نماز سے پہلے کی جائے تو وہ ایک ذبیحہ ہوگا۔ معدقہ فطریس نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت طیبہ یہ تھی کہ آپ اسے نقراء و مساکین کے لئے خاص فرماتے تنے اور زکوۃ کے آٹھوں مصارف میں سے کسی مصرف میں نہیں دیتے تھے۔ ایسا عمل ا آپ صلی اللہ علیہ وسلم یا آپ کے بعد صحابہ و آبعین سے ثابت نہیں۔

#### فصل (۲۳)

# آنخضرت صلی الله علیه وسلم کے اداء صد قات کا طریقه

نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے نفلی صد قات میں سنت طیبہ یہ تھی کہ آپ کے پاس جو پھے بھی ہو آ
صدقہ کردیتے تھے اور آپ تمام لوگوں میں سب سے زیادہ صدقہ و خیرات کرنے والے تھے۔ آپ اللہ کی
رضا کے لئے بغیراس کی کثرت و قلت کو مد نظر رکھے جو بھی آپ سے سوال کر آاسے عطا فرما دیتے تھے ،
اور لینے والے کو عاصل کرنے میں جتنی خوشی ہوتی تھی اس سے زیادہ خوشی آپ کو دینے میں ہوتی تھی۔
جب کوئی مختاج آپ کے سامنے آجا آ تو آپ اپنے سے زیادہ لباس و خوراک کے معاملہ میں اسے ترجیح
دیتے تھے۔

آپ کے عطایا و صد قات کی مختلف نوعیش ہوتی تھی ۔ بھی ہدیہ دیتے بھی صدقہ 'بھی ہبد کرتے '
بھی کوئی چیز خریدتے پھر بائع کو وہ چیز اور قبت دونوں دیتے تھے اور بھی قرض لیتے پھراس سے زیادہ
واپس کر دیتے ' جب کس سے ہدیہ قبول کرتے تو کسی نہ کسی طریقے سے اس کا بدلہ دیتے تھے۔ آپ
دو سروں کے ساتھ مالی و عملی و قولی ہر طرح سے کرم و احسان کا معاملہ کرتے اور لوگوں کا بھرپور تعاون
کرتے ہوئے اپنا مال صدقہ میں دے دیتے یا دو سروں کو صدقہ کی ترغیب دیتے اور بخیل کو صدقہ و خیرات
کرنے پر آمادہ کرتے تھے۔

آپ سے ملنے والے خود سخاوت و مروت پر مجبور ہو جاتے تھ' آپ کا سینہ کھلا اور طبیعت پاکیزہ تھی کیوں کہ صدقہ و احسان کا شرح صدر میں خاص دخل ہے اور اس کی آٹیرہے۔ اللہ تعالیٰ نے رسالت کے ذریعہ بھی آپ کے سینہ کو کھول کر اللہ تعالیٰ نے شیطان کا حصہ اس سے نکال ویا تھا۔

شرح صدر کاسب سے بڑا سبب عقیدہ توحید ہے' توحید جس قدر کامل ترین و قوی تر ہوگی' اس اعتبار سے شرح صدر بھی زیادہ اور کشادہ ہوگا۔

#### الله تعالی کاارشاد گرای ہے:

﴿ أَفَكَن شَرَحَ ٱللَّهُ صَدْرَهُ لِلْإِسْلَادِ فَهُو عَلَى نُورٍ مِن زَّيْهِ ۗ [الزمر: ٢٢]

اب كيا وہ شخص جس كاسينہ اللہ نے اسلام كے لئے كھول ديا اور وہ اپنے رب كى طرف سے نور بر ہے۔ مزید ارشاد ہے:

﴿ فَمَن يُرِدِ ٱللَّهُ أَن يَهْدِيَهُ يَشَرَحُ صَدَّرَهُ لِلْإِسْلَةِ وَمَن يُسرِدُ أَن يُضِلَهُ يَجْعَلَ صَدَرَهُ ضَيَقًا حَرَجًا﴾ [الانعام: ١٢٥]

الله تعالی جس کو ہدایت دینا چاہتا ہے اس کا سینہ اسلام کے لئے کھول دیتا ہے اور جس کو گمراہ کرنا چاہتا ہے' اس کا سینہ تنگ کر دیتا ہے۔

شرح صدر کا دوسرا سب وہ نور ہے جے اللہ تعالی بندے کے قلب میں ڈال دیتا ہے اور یہ ایمان کا نور ہوتا ہے۔ ترندی کی ایک مرفوع حدیث میں آیا ہے کہ "جب نور قلب میں داخل ہو آ ہے تو وہ کشادہ اور منشرح ہو جا تا ہے"۔

شرح صدر کا تیسرا سب علم ہے 'اس سے بھی سینہ میں انشراح و کشادگی پیدا ہوتی ہے لیکن سے تاثیر سارے علوم میں نہیں ہوتی بلکہ وہ علم ہے جس کا رشتہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم سے جاماتا ہے۔
شرح صدر کا چوتھا سبب الله تعالیٰ کی طرف انابت اور اس سے دلی اور بچی محبت ہے کیونکہ شرح صدر میں محبت کی عجیب وغریب تاثیر ہوتی ہے'اس سے طبیعت میں پاکیزگی پیدا ہوتی ہے۔ محبت جس قدر قوی ہوگی انشراح قلب انتابی زیادہ ہوگا۔ اس سے برعکس بروں کو دیکھنے سے سینہ نگ ہوتا ہے۔

شرح صدر کا پانچوال سبب کثرت سے ذکراللہ ہے اور اس کی بھی انشراح صدر میں بڑی تاثیر ہے (غفلت دور ہوتی ہے اور اللہ تعالی کی قربت نصیب ہوتی ہے)۔

شرح صدر کا چھٹا سبب اللہ تعالیٰ کی مخلوق کے ساتھ کرم و احسان ہے اوران کے ساتھ ہر طرح کا تعاون ہے خواہ وہ مالی ہویا بدنی' اس کے علاوہ کرم و احسان کے بہت سے طریقے ہیں۔

شرح صدر کاساتواں سبب شجاعت ہے کیونکہ بہادر وسعت ظرف اور فراخی قلب کا مالک ہو آ ہے۔ اس لئے بزدل' بخیل اور ذکر اللی سے عافل' اور دین اللی سے جاہل ہو آ ہے۔ دل کو دد سردل سے متعلق رکھنے میں روحانی کیف و سرور اور لذت حاصل نہیں ہوتی اور ایسے لوگوں کے دلوں کے انشراح یا ا نقباض کا کوئی اعتبار نہیں۔ کیوں کہ عارضی چیزیں اسباب ختم ہونے کے بعد ختم ہو جاتی ہیں۔ اعتبار صرف ان صفات کا ہو تا ہے جو دل کے ساتھ قائم دوائم ہوں اور اس کے انشراح و انقباض کا موجب ہوں اور اس کے انشراح و انقباض کا موجب ہوں اور لائق معیار اور قابل اعتبار ایس ہی صفات ہیں۔

اسی طرح بلکہ ان تمام نہ کورہ اسباب و صفات سے زیادہ اہم یہ ہے کہ دل ان تمام صفات نہ مومہ سے خالی کر دیا جائے جو تنگی اور عذاب کا سبب بنتے ہیں جیسے بدنگاہی 'فضول باتیں 'غلط چیزیں سننا' اختلاط رکھنا' کھانے اور سونے میں بدنظمی کرنا کیونکہ جب تک انسان شرح صدر کے اسباب کی طرف راغب نہ ہوگا اور صفات نہ مومہ اس کے قلب سے خارج نہ ہول گی تواسے کماحقہ انشراح صدر حاصل نہ ہوگا۔

#### فصل (۲۵)

### آنخضرت صلی الله علیه وسلم کا رمضان کے روزے رکھنے کا طریقہ

روزہ کا مقصد نفس کو خواہشات سے روکنا ہے باکہ اس کے اندر پوری طرح سعادت عاصل کرنے اور اخروی پاکیزہ زندگی قبول کرنے کی صلاحیت پیدا ہوجائے 'اور بھوک و پیاس کی شدت سے نفس کی تیزی کو ختم کیا جائے اور نقراء و مساکین کی بھوک اور پیاس کی ترب اور شدت کو محسوس کیا جائے اور کھانے و پینے کو کم کرکے انسان کے رگ میں شیطان کے چلئے پھرنے کے راستوں کو تنگ کیا جائے۔

یہ روزہ متعتوں کی لگام اور مجاہدوں کی ڈھال اور ابرار و مقربین کے لئے ورزش ہے اور تمام اعمال صالحہ میں روزہ ہی ایسا عمل ہے جو رب العالمین کے لئے مخصوص ہے کیونکہ روزہ دار رضائے اللی کی خاطر اپنا کھانا پینا 'اور خواہشات کو چھوڑ دیتا ہے اور اللہ تعالیٰ کی محبت کے لئے ساری محبوب چیزوں کو خیر باد کمہ دیتا ہے گویا روزہ ایک معاہدہ اور راز ہے جو صرف بندہ اور اللہ کے درمیان ہو تا ہے۔ لوگ ظاہری طور پر کھانے پیننے کو ترک کر دینے سے آگاہ ہو سکتے ہیں لیکن اپنے معبود کی خاطر اسے چھوڑ دیتا ایک ایسی طور پر کھانے پیننے کو ترک کر دینے سے آگاہ ہو سکتے ہیں لیکن اپنے معبود کی خاطر اسے چھوڑ دیتا ایک ایسی جیز ہے جس سے کوئی انسان واقف نہیں اور بھی روزے کی حقیقت ہے۔

روزہ کے فوائد و اثرات عجیب و غریب ہیں۔ وہ ظاہری جوارح کی حفاظت باطنی قوت کو فاسد مادے محفوظ رکھنے میں ' ظاہری اور باطنی قوت کو جلا دیتا ہے ' فاسد مادے دور کرتا اور ردی اخلاط سے جم کو پاک کرتا ہے۔ روزہ قلب اور دیگر تمام اعضاء کو وہ تمام قوتیں واپس دلاتا ہے جو مختلف طریقوں سے صرف ہو جاتی ہیں۔ اس کے علاوہ روزہ کو روحانیات میں ایک برا درجہ حاصل ہے اور تقوی و تزکیہ حاصل کرنے کا وہ ایک عمدہ ذریعہ ہے۔

الله تعالی فرما تا ہے:

﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ كُنِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيبَامُ كَمَا كُنِبَ عَلَى الَّذِينَ مِن قَبَلِكُمْ لَمَلَّكُمْ تَنَقُونَ﴾ [البقرة: ١٨٣] اے مسلمانو! روزہ تم پر بھی اس طرح فرض کیا گیاہے جس طرح اگلی قوموں پر فرض کیا گیا تھا تاکہ تم تقوی حاصل کرد۔

نی کریم صلی الله علیه و ملم ان لوگوں کو جو وسائل کی عدم موجودگی کی وجہ سے شادی نہیں کرسکتے ' روزہ رکھنے کا تھم دیتے اور فرماتے تھے۔ " روزہ (جنسی) خواہش کو دباتا ہے "۔

روزہ کے سلسلہ میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت سب سے کامل ترین اور حصول مقصد کا سب سے بڑا ذرایعہ ہے اور اس کی فرضیت میں آسانی اور سہولت پیدا کی گئی کونکہ مرغوبات و خواہشات نفس سے بچنا غیر معمولی سخت اور دشوار گذار چیز تھی 'اس لئے روزہ ہجرت کے بعد فرض کیا گیا اور اس میں بھی تدریجی انداز میں پہلے یہ افقیار ویا گیا کہ اگر کوئی چاہے تو روزہ رکھے یا اس کے بدلے ایک مسکمین کو کھانا کھلا دیا کو کھانا کھلا دیا ہور نہ اور مسافر کو روزہ نہ رکھنے کی اجازت دی گئی 'بشرطیکہ وہ بعد میں اس کی قضا کریں 'اور نیز مریض اور مسافر کو روزہ نہ رکھنے کی اجازت دی گئی کہ وہ روزے نہ رکھیں لیکن بعد میں اس کی قضا کریں 'اس طرح حالمہ اور دودھ پلانے والی عورت کو اجازت دی گئی کہ وہ روزے نہ رکھیں لیکن بعد میں اس کی قضا کریں 'اگر یہ عور تیں صرف بچوں کے نقصان کے اندیشے سے روزہ نہ رکھیں تو قضا کے ساتھ ایک مسکمین کو کھانا بھی کھلا کمیں گئی کوئکہ ان کا روزہ نہ رکھنا بیاری کے خوف سے نہیں ہے کہ صرف قضا کائی مسکمین کو کھانا بھی کھلا کمیں گئی کہ وہ نہ رکھنے تارہ دورے نہ درکھنے کی صورت میں کرتا تھا۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا رمضان کے مہینے میں مختلف قتم کی بکثرت عبادات کا معمول تھا 'چنانچہ آپ حضرت جبریل علیہ السلام کے ساتھ قرآن مجید کا دور کیا کرتے تھے اور اس ماہ میں کثرت سے صدقہ و خیرات ' تلاوت اور ذکر کرنے کے علاوہ اعتکاف بھی کرتے تھے۔

اور اس میں عبادات کا اس طرح اہتمام فرماتے تھے جو دو سرے مہینوں نہیں ہو تا تھا 'اور دن و رات مسلسل عبادات کرتے تھے اور کھانا اور پینا بھی چھوڑ دیتے تھے لیکن امت کو متواتر روزہ رکھنے سے منع فرمایا ہے۔ صحابہ کرام نے عرض کیا آپ تو ایسا کرتے ہیں تو آپ نے فرمایا کہ میرا حال تم سے مختلف ہے۔ مجھے اللہ تعالیٰ کھلا تا اور پلا تا ہے۔

#### فصل (۲۷)

### ' انخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا روزے کے بارے میں اسوہ حسنہ

نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی عادت یہ تھی کہ جب تک رویت ہدال کی تحقیق نہ ہو جائے یا کوئی عینی سمواہ نہ مل جاتا' آپ روزے شروع نہ کرتے تھے اور اگر چاند نہ دیکھا جاتا اور کس سے اس کی شادت بھی نہ ملتی تو شعبان کے پورے تمیں دن پورے کرتے تھے اور اگر تیسویں رات کو بادل حاکل نہ ہو جاتا تو آپ تمیں دن کمل کرتے تھے' اور آپ ابر آلود دن کو روزہ نہیں رکھتے تھے' نہ آپ نے اس کا تھم دیا بلکہ فرمایا "جب بادل ہو تو شعبان کے تمیں دن پورے کئے جائیں" یہ اس روایت کے منافی نہیں جس میں تھم ہوا ہے کہ "جب بدلی ہو تو اندازہ کرلیا کو "اس سے مراد شکیل ماہ ہے۔

آپ کی یہ عادت طیبہ تھی کہ رمضان کے اختام پر دو افراد کی شادت طلب کرتے تھے۔ اگر عید کا وقت نکل جانے کے بعد دو گواہ مل جاتے تو آپ روزہ توڑ دیتے پھر دو سرے دن وقت پر عید کی نماز رہ ھة

آپ افطار میں جلدی فرماتے اور اس کی ناکید کرتے تھے۔ اس طرح سحری کو تاخیرے کرتے اور اس کی تاکید فرماتے تھے اور افطار کو تھجورے یا پانی ہے کرنے کی ترغیب دیتے تھے۔

روزہ دار کو آپ مجامعت 'شور وغل' گالی گلوچ سے منع قرماتے تھے ادر اگر اس سے کوئی گالی گلوچ کرے توبیہ تھم دیا ہے کہ جواب میں بیہ کمہ دے کہ میں روزے سے ہوں۔

آب نے رمضان کے میننے میں سفر کیا تو حالت سفر میں بھی روزہ رکھا اور بھی افطار کیا۔ اور صحابہ کو دونوں باتوں کا اختیار دیا۔ ہاں اگر مسلمانوں کا لشکر دشمن سے قریب ہو جاتا تو روزہ نہ رکھنے کا تھم دیتے ہے۔

سفر کی وجہ سے روزہ نہ رکھنے کے لئے آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے کسی مسافت کی تحدید نہیں کی ہے' صحابہ کرام سفر شروع کرنے کے بعد گھروں کو چھوڑنے کا اعتبار کئے بغیرروزہ چھوڑ دیتے تھے' وہ یہ

کتے تھے کہ نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت ہے۔

طلوع فجرکے وقت بسااو قات آپ حالت جنابت میں ہوتے تھے۔ نماز فجرکے وقت عسل فرماتے تھے اور روزہ رکھ لیتے تھے۔ روزے کی حالت میں بعض ازواج مطمرات کا بوسہ لے لیتے تھے اور اس کو پانی سے کلی کرنے کے مشابہ ہتایا ہے۔ اس سلسلے میں بوڑھے اور جوان میں فرق ثابت نہیں ہے۔

اگر کوئی مخص روزے کی حالت میں بھول کر کھا لی لے تو اس کو قضا کرنے کا تھم منیں دیتے تھے کیونکہ اللہ تعالی نے اسے کھلایا اور پلایا ہے' اور روزے کوجو چیزیں فاسد کرتی ہیں' وہ یہ ہیں کہ کھانا پینا' پچھنا لگوانا' تئے کرنا اور قرآن کریم نے جماع کا بھی ذکر کیا ہے لیکن سرمہ لگانے سے روزہ منیں ٹوشا۔

آپ سے روزے کی حالت میں مسواک کرنا' سربر پانی ڈالنا ناک میں پانی ڈالنا' کل کرنا ثابت ہے۔ البتہ ناک میں زیادہ پانی ڈالنے سے آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے منع کیا ہے' جیساکہ امام احمد سے روایت ہے۔

آپ سے یہ ثابت نہیں کہ آپ نے روزے کی حالت میں پچھنا لکوایا ہے۔ امام احمد فرماتے ہیں کہ ایک روایت میں سرمہ نگانے سے ممانعت آئی ہے لیکن یہ روایت صحیح نہیں ہے۔ ابن معین نے اسے مظر کما ہے۔

#### فصل (۲۷)

# أتخضرت صلى الله عليه وسلم كانفلى روزے ركھنے كا طريقة

نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم روزے رکھنے لگتے تو کہا جانے لگتا کہ اب نہیں چھوڑیں گے 'اور جب نہیں رکھتے تو کہا جاتا کہ اب روزہ نہیں رکھتے تو کہا جاتا کہ اب روزہ نہیں رکھتے تو کہا جاتا کہ اب روزہ نہیں رکھتے تھے اور کوئی ممینہ آپ کا بغیر روزہ نہیں رکھتے تھے اور کوئی ممینہ آپ کا بغیر روزہ کے نہیں گزر تا تھا۔ پیراور جعرات کے دن آپ خاص طور پر روزہ رکھتے تھے۔

حضرت ابن عباس رضی اللہ عند فرماتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سفرو حضر میں کسی بھی حالت میں ایام بیض (حمدینہ کی ۱۳۲۳) کا آریخ) کو روزہ نہیں چھوڑتے تھے۔اسے امام نسائی نے ذکر کیا ہے آپ لوگوں کو ان تاریخوں میں روزہ رکھنے کی ترغیب بھی دیتے تھے۔

رہ عشرة ذی الحجہ کے روزے تو اس میں اختلاف ہے اور ماہ شوال کے چھ روزے تو آپ

صحیح روایت میں مروی ہے کہ آپ نے فرمایا "رمضان کے فورا بعد بید روزے رکھنا بیشہ روزے
رکھنے کے برابر ہے" عاشورہ کا روزہ آپ باتی تمام ایام کے مقابلے میں زیادہ اہتمام کے ساتھ رکھتے تھے۔
جب نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم مدینہ تشریف لائے اور یہودیوں کو یوم عاشورہ کا روزہ رکھتے دیکھا تو وجہ
دریافت کی۔ انہوں نے کہا کہ یہ ایک متبرک دن ہے۔ اللہ تعالی اس دن موی اور نی اسرائیل کو فرعون
سے نجات دی ہے تو آپ نے فرمایا کہ ہم تم سے زیادہ موی کے حقد ارجیں چنانچہ عاشورہ کا روزہ خود بھی
رکھا اور سحابہ کرام کو بھی اس کا تھم دیا۔

یہ واقعہ رمضان کے روزے فرض ہونے سے قبل کا ہے'اس لئے جب رمضان کے روزے فرض ہوئے سے قبل کا ہے'اس لئے جب رمضان کے روزے فرض ہوئے سے ہوئے تو آپ نے ارشاد فرمایا "جس کا جی چاہے عاشورہ کا روزہ رکھے اور جس کا جی چاہے نہ رکھے "۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت طیب یہ تھی کہ میدان عرفات میں یوم عرفہ کو روزہ نہ رکھتے تھے۔

یہ صحیحین کی روایت سے ثابت ہے'نیز آپ سے مروی ہے کہ آپ نے عرفات کے دن عرفات میں روزہ رکھنے سے منع فرمایا۔اسے اصحاب سنن نے روایت کیا ہے۔

نیز آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے صحیح روایت میں ثابت ہے کہ ''نویں ذی الحجہ کا روزہ رکھنے ہے ایک سال گذشتہ اور ایک سال آئندہ کے گناہ معاف ہو جاتے ہیں ''۔

آپ ہیشہ مسلسل روزے نہیں رکھتے تھے بلکہ آپ نے ارشاد فرمایا کہ «جس نے ہیشہ اور مسلسل روزے رکھے 'اس نے نہ روزہ رکھا اور نہ افطار کیا" اکثر یہ ہو تا تھا کہ آپ گھر میں تشریف لاتے اور پوچھتے " کچھ کھانے کو ہے' اگر جواب ملتا نہیں تو فرماتے' میں روزہ رکھ لیتا ہوں"۔

م میں آپ نفلی روزہ کی نیت کر لیتے اور پھر توڑ دیتے تھے۔ حضرت عائشہ رضی اللہ عنها کی جس حدیث میں یہ ندکور ہے کہ آپ نے ان سے اور حضرت حفعہ رضی اللہ عنها کہ "نفل روزہ کی قضا کرو" وہ حدیث معلول ہے۔

روزے کی حالت میں اگر کسی کے یمال تشریف لے جاتے تو روزہ پورا کرتے ہے 'جیسا کہ آپ نے ام سلیم رضی اللہ عنما کے یمال جانے کے موقع پر کیا تھا لیکن ام سلیم کی حیثیت آپ کے اہل بیت جیسی تھی اور صحیح روایت میں آپ سے ثابت ہے کہ آپ نے فرمایا کہ "تم میں سے اگر کوئی روزہ دار ہو اور اسے کھانے ۔ کے لئے بلایا جائے تو وہ کمہ دے کہ میں روزے سے ہوں" اور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم جمعہ کے دن مخصوص کرکے روزہ رکھنے کو مکروہ سمجھتے تھے۔

### فصل (۲۸) آتخضرت صلی الله علیه وسلم کے اعتکاف کا طریقتہ

اصلاح قلب اور الله تعالی کی مرضیات پر چلنے میں استقامت اس وقت ممکن ہے جب اس ذات پاک پر اعتاد کلی کیا جائے کیونکہ الله تعالیٰ کی پاک پر اعتاد کلی کیا جائے کیونکہ الله تعالیٰ کی طرف میلان اور رجوع ہی اطمینان قلب کا سبب ہے اور پر آگندہ دل الله تعالیٰ کے قرب سے دور ہوتا ہے۔

چو تکہ کھانے پینے میں زیادتی ' باہمی میل جول میں اضافہ ، بات چیت اور سونے میں کثرت ایسے اعمال ہیں جس سے قلب کی پراگندگی اور اس کے انتشار اور پریشانی میں اضافہ ہو تا ہے اور یہ اللہ تعالیٰ کی طرف وصل و قرب میں رکاوٹ بنتے ہیں اس لئے اللہ تعالیٰ نے بندوں پر اپنی رحمت اور حکمت سے روزہ فرض کیا تاکہ کھانے پینے میں کی واقع ہو جائے اور دل و دماغ سے شہوانی خیالات نکل جائیں جو اللہ تعالیٰ کی طرف رغبت و انابت میں رکاوٹ ثابت ہوتے ہیں۔

پھر روزے میں اس کی بھی پوری رعایت رکھی گئی ہے کہ انسان دنیاوی نعمتوں اور مصلحوں سے فائدہ اٹھاتے ہوئے اخروی زندگی کے لئے بھی کچھ مفید کام کرسکے جو اسے نقصان نہ پہنچائیں۔

اس طرح الله تعالی نے اس میں اعتکاف کو مشروع قرار دیا ہے تاکہ بندہ کا دل خود بخود الله تعالیٰ کی طرف ماکل اور اس کی عبادت کا عادی و شوقین ہو جائے اور غیر الله سے اس کی توجہ ہٹ جائے اور دنیاوی جنجھٹوں سے دور ہو کر الله تعالیٰ کے قرب کے لئے کیسو اور اس سے مانوس ہو جائے۔ اور میں انسیت بندہ کو قبر کی وحشت میں کام آئے گی۔

دراصل اعتکاف کا بڑا مقصد کی ہے اور چونکہ بیہ مقصد اسی طرح حاصل ہو سکتا ہے کہ اعتکاف رمضان میں ہو'اس لئے اعتکاف کو اس کے آخری عشرہ میں مشروع کیا گیا ہے۔

چنانچہ اللہ تعالیٰ نے روزے ہی کے ساتھ اعتکاف کا ذکر کیا ہے اور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے

بھی روزہ کے بغیراعتکاف نہیں فرمایا ہے۔

رہامسکہ قلت کلام کا تو اس کا تھم اس لئے ہے کہ شریعت نے امت کو تمام ایسی باتوں سے زبان بند رکھنے کا تھم دیا ہے جو آخرت میں اس کے لئے مفید نہ ہوں۔

رہا زیادہ سونے سے بھی ممانعت کا عکم' تو شریعت نے رات کی نماز کا عکم دیا ہے جو نضول جاگئے سے زیادہ بمتر اور مفید ہے۔ اور زیادہ بمتر اور مفید ہے۔ اور بندے کے دائی مصالح اور کاموں میں رکاوٹ بھی نہیں بیداکرتی۔

ائل ریاضت و سلوک کے مجاہدوں کا دار و مدار ان ہی چار چیزوں پر ہے اور اس سے بردھ کر خوش نصیب کون ہے جو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے طریقہ پر گامزن رہے اور غلو کرنے والول یا کو آہی کرنے والول یا کو آہی کرنے والول کی راہ اور طریقہ سے برہیز کرے۔

چونکہ ہم پہلے روزہ اور قیام اللیل اور کلام کے متعلق مسنون طریقہ کا ذکر کر بچکے ہیں اس لئے اب اعتکاف کے مسنون طریقہ بیان کریں گے۔

نی کریم صلی اللہ علیہ و سلم رمضان کے آخری عشوہ میں اعتکاف کیا کرتے ہتے اور یہ سنت طیبہ وفات سک جاری رہی۔ ایک مرتبہ آپ نے رمضان میں اعتکاف نہیں کیا تو اس کی قضا شوال میں فرمائی۔ ایک وفعہ آپ نے رمضان کے پہلے عشوہ میں اور ایک مرتبہ درمیانی عشوہ میں اور ایک مرتبہ آخری عشوہ میں اعتکاف کیا۔ شب قدر اس میں تلاش کرتے تھے۔ آخیر میں یہ معلوم ہوا کہ شب قدر رمضان کے آخری عشوہ میں ہو آپ اس میں تلاش کرتے تھے۔ اعتکاف آپ پوری ذندگی میں بابندی سے کرتے تھے اور اس کے لئے مسجد میں چھوٹا سے خیمہ لگا دیا جا تا تھا اور تنمائی میں رب العزت کے حضور بیٹے رہتے تھے۔ اس کے لئے مسجد میں چھوٹا سے خیمہ لگا دیا جا تا تھا اور تنمائی میں رب العزت کے حضور بیٹے رہتے تھے۔

جب آپ اعتکاف کا ارادہ فرماتے تو فجر کی نماز کے بعد خیمہ میں داخل ہو جاتے۔ ایک مرتبہ آپ کے حکم سے آپ کا خیمہ لگایا گیا 'تو ازواج مطرات نے بھی اپنے اپنے خیمے لگوا لئے 'آپ جب فجر کی نماز سے فارغ ہوئے تو ان خیموں کو دیکھ کر اپنا خیمہ کھولنے کا حکم دے دیا 'اور اس سال آپ نے رمضان میں اعتکاف فرمایا۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم ہرسال دس دن اعتکاف فرماتے تھے گروفات کے سال ہیں دن اعتکاف کیا۔ آپ حضرت جبریل کے ساتھ قرآن کا ایک دور فرمائے تھے لیکن وفات کے سال دو مرتبہ دور فرمایا ' اور اس طرح ہرسال قرآن آپ پر ایک مرتبہ پیش کیا جا تا' اور وفات کے سال دو مرتبہ پیش کیا گیا۔ جب اعتکاف کی عالت میں ہوتے تو مسجد ہے باہر نہ نگلتے حتی کہ گھر میں بھی بغیر خاص ضرورت کے نہ جاتے لیکن میہ ضرور ہو تا کہ سر حضرت عائشہ کے حجرہ میں کر دیتے وہ باوجود ایام سے ہونے کے اسے وھوتیں اور بالوں میں کنگھی کر دیتیں -

اور بعض ازواج مطمرات خیمہ میں بھی آتی تھیں گر بجزبات چیت کے ان سے اور کوئی سرو کار نہ رکھتے تھے اور جب وہ چلنے کے لئے کھڑی ہوتیں تو واپسی پر ان کی مشابعت بھی کرتے تھے اور بیر رات میں ہوا کر یا تھا۔

آپ اعتکاف کے دوران ازواج مطهرات کے ساتھ مباشرت نہیں کرتے تھے اور نہ بوسہ وغیرہ لیتے تھے۔ اعتکاف کے دوران آپ کابستراور چاریائی اعتکاف کی جگہ رکھ دی جاتی تھی۔

جب كى ضرورت كے لئے نكلتے تو راستہ ميں كى مريض كى عيادت بھى كر ليتے تھے۔ ايك مرتبہ آپ نے تركى قبہ ميں اعتكاف كيا جس كے اندر چاكى بچمى ہوتى تقى (يا اس پر چاكى دال دى)-

یہ تمام باتیں اس لئے تھیں کہ اعتکاف کا اصل اور اس کی روح حاصل ہو۔ بخلاف آجکل کے جاہل لوگوں کے اپنی جائے اعتکاف کو میل ملاپ کی جگہ اور زائرین کے لئے مجلس بنا لیتے ہیں پھراس کے بعد دنیا بھر کی ہاتیں کرتے ہیں۔ اس میں اور اعتکاف نبوی میں بہت بڑا فرق ہے۔

#### نصل (۲۹)

# آنخضرت صلی الله علیہ وسلم کے حج اور عمرہ کا طریقتہ

نی کریم صلی الله علیہ وسلم نے ہجرت کے بعد جار عمرے کئے' اور وہ سب کے سب ذی القعدہ کے مہینے میں تھے۔ (سوائے اس عمرہ کے جو آپ نے حجتہ الوداع کے ساتھ اداکیا)

پہلا عمرہ: حدیبیہ کا سنہ ۲ ہجری میں ادا کیا اس موقع پر مشرکین نے خانہ کعبہ کے پاس جانے سے روک دیا تھا ' چنانچہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اور صحابہ کرام نے اس جگہ جمال پر روکے گئے تھے ' قربانی کی اور سرمنڈ اکراحرام کھول دیا۔

دو سراعمرہ: نضیہ کا' جو پہلے عمرے کے بعد والے سال میں ادا کیا' اس دفت آپ صلی اللہ علیہ وسلم مکہ مکرمہ میں داخل ہوئے اور تین دن قیام فرما کرواپس ہوئے۔

تيسراعمو : جو آپ نے جے کے ساتھ ادا فرمایا۔

چوتھا عمرہ: جو آپ نے بعرانہ سے ادا فرمایا۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے جتنے عمرے کئے 'سب مکہ مکرمہ میں داخل ہوتے ہوئے گئے' یہ ٹابت نہیں کہ مکہ میں ہوں اور عمرہ کرنے ہیں۔ آپ صلی نہیں کہ مکہ میں ہوں اور عمرہ کرنے ہیں۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نبوت سے مشرف ہونے کے بعد مکہ میں تیرہ سال مقیم رہے لیکن یہ ٹابت نہیں کہ آپ نے مکہ سے باہر نکل کر عمرہ کیا ہو' صرف حضرت عائشہ رضی اللہ عنما کو آپ نے تنعیم سے احرام باندھ کر عمرہ کرنے کی اجازت دی تھی کیوں کہ وہ ایام حیض کی وجہ سے جج سے پہلے اپنے قافلہ کے ساتھ عمرہ نہیں کر کئی تھیں' آپ نے ان کی دلجو کی کے لئے جج کے بعد اس عمرہ کی اجازت دی تھی۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے سارے عمرے جج کے میپنوں میں کئے 'اس میں مشرکین کے اس نظریہ کی تردید مقصود تھی کہ جج کے مہینوں میں عمرہ مکروہ ہے 'اور اس سے بیہ بھی ثابت ہو آ ہے کہ ان مہینوں میں عمرہ کرناماہ رجب میں عمرہ کرنے ہے افضل ہے۔ رہا رمضان کا عمرہ توضیح حدیث سے ثابت ہے کہ "رمضان کا عمرہ جج کے برابر ہو تا ہے" باوجود اس اہمیت کے آپ کے اس ماہ میں عمرہ نہ کرنے کی یہ توجیہ کی جاسمتی ہے کہ آپ رمضان میں عمرہ سے زیادہ دوسری عبادتوں میں مشغول رہا کرتے تھے اور اس میں نہ کرکے امت پر رحمت و سولت کرنا مقصد تھا' کیونکہ اگر آپ رمضان میں عمرہ کر لیتے توساری امت اس سنت پر عمل کرنے کے لئے بڑھ چڑھ کر حصہ لیتی 'اس طرح عمرہ اور روزے میں جمع کرنا مشکل ہوجا تا' آپ نے بہت سی پندیدہ عبادتوں کو محض اس لئے چھوڑ دیا ہے کہ کمیں امت کا اس پر عمل کرنا دشوار نہ ہوجائے۔

آپ سے سال میں ایک عمرہ سے زا کد کرنا ثابت نہیں ہے اور اس میں بھی کوئی اختلاف نہیں کہ ہجرت کے بعد سنہ ۱ ہجری کے علاوہ آپ نے کوئی حج نہیں کیا۔

جب حج کی فرضیت نازل ہوئی تو بغیر کسی تاخیر کے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم حج کے لئے تیار ہو گئے کے کئے تیار ہو گئے کے کئے تیار ہو گئے کے کئے تیار ہو گئے کے کہ جے سنہ 9 ہجری یا ۱۰ ہجری میں فرض ہوا 'اللہ تعالی کا ارشاد گرامی ہے :

﴿ وَأَنِتُوا ٱلْحَجَّ وَٱلْعُهُرَةَ لِلَّهِ ﴾

جج ادر عمرہ کو اللہ کے لئے پورا کرد۔

یہ آیت سنہ ۲ ہجری میں نازل ہوئی لیکن جیسا کہ صاف ظاہر ہے اس سے فرضیت حج ثابت نہیں ہوتی'اس میں صرف اس قدر فرمایا ہے کہ جب حج وعمرہ کی نیت گرلو تواسے پورا کرو-

جب رسول الله صلی الله علیه وسلم نے جج کا عزم فرمایا اور لوگوں کو معلوم ہوا تو سب نے تیاریاں شروع کر دیں تا کہ آپ کا شرف معیت عاصل کریں' مدینہ کے مضافاتی علاقے کے لوگوں کو جب سے خبر کپنچی تو وہ بھی گروہ در گروہ اس مقصد سے آنا شروع ہوگئے' راستے میں بھی لوگوں کی جماعتیں جو حد شارسے خارج تھیں' شریک قافلہ ہوتی گئیں' آگے' پیچھے' دائیں' بائیں' حد نظر تک خلقت نظر آرہی تھی۔

حاری میں سرید اقتصادہ کو ظهر کی چار رکعت نماز پڑھ کر روانہ ہوئ روا گی ہے قبل ایک خطبہ دیا جس میں احرام اور اس کے واجبات و سنن کی تعلیم دی ' پھراندر تشریف لے گئے ' تیل لگایا ' سنگھی کی ' دیا جس میں احرام اور اس کے واجبات و سنن کی تعلیم دی ' پھراندر تشریف لے گئے ' تیل لگایا ' سنگھی کی ' لئی باندھی ' چادر اوڑھی اور مقام ذوا لحلیف پہنچ کر عصر کی دو رکعت نماز پڑھی پھر رات بھر پیس قیام فرایا ' یہاں آپ نے نمازیں پڑھیں ' عصر ' مغرب ' عشاء اور دو سرے دن فجر اور ظهر' تمام ازواج مطمرات ہمراہ اور رفیق سفر تھیں ' ایک ایک کرکے آپ سب کے یمال تشریف لے گئے ' جب احرام باندھنے کا ارادہ کیا تو دو سراعسل کیا ' حضرت عائشہ رضی اللہ تعالی عنها نے آپ صلی اللہ علیہ و سلم کے بدن باندھنے کا ارادہ کیا تو دو سراعسل کیا ' حضرت عائشہ رضی اللہ تعالی عنها نے آپ صلی اللہ علیہ و سلم کے بدن

اور سمر پر خوشبولگائی بہاں تک کہ آپ کی ڈاڑھی اور مانگ میں عطرے اثرات نظر آرہے تھے 'جے آپ نے دھویا نہیں' پھر چاور اور لنگی ہے احرام باندھا پھر ظہر کی دو ر کھتیں پڑھنے کے بعد مطلے پر بیٹھے ہی جج و عمرہ کے لئے باواز بلند تکبیر کمی' اس وقت آپ ہے یہ منقول نہیں کہ آپ نے احرام کے لئے الگ ہے دو ر کھتیں پڑھیں ہوں۔

احرام سے پہلے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اونٹوں کو ہار پہنا دیا تھا اور کوہان کو دائیں طرف سے چیر دیا تھا یہاں تک کہ خون رہنے لگا۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اس وقت حج قران کا احرام باندھا تھا جس کے ثبوت میں ہیں سے زیادہ حدیثیں آئی ہیں۔

ر بیٹے کر تلبیہ فرمایا 'پھراوٹنی پر سوار ہو کرج و عمرہ اور بھی صرف ج کا تلبیہ کتے کیوں کہ عمرہ سکیں۔ پھر مصلے پر بیٹے کر تلبیہ فرمایا 'پھراوٹنی پر سوار ہو کرج و عمرہ اور بھی صرف ج کا تلبیہ کتے کیوں کہ عمرہ ج کا ایک جزء ہے 'اس وجہ سے بعض لوگ آپ کے ج کو قران کتے ہیں 'بعض ج تمتع کتے اور بعض افراد کتے ہیں۔

ابن حزم کا یہ قول کہ آپ نے ظہرے پہلے احرام باندھا تھا 'وہم ہے 'صبح بات یہ ہے کہ آپ نے ظہر کے بعد احرام باندھا تھا 'چنانچہ کس سے بھی ظہرے پہلے احرام باندھنا منقول نہیں 'پیتہ نہیں یہ کسے ان کو دھوکہ ہوگیا۔

#### پرآپ نے ان الفاظ سے تلبیہ کما:

﴿لَبَيْكَ اللَّهُمَّ لَبَيْكَ، لَبَيْكَ لَاشَرِيْكَ لَكَ لَبَيْكَ، إِنَّ الْحَمْدَ وَالنَّعْمَةَ لَكَ، وَالْمُعْمَةَ لَكَ، وَالْمُعْمَةَ لَكَ، وَالْمُلْكَ، لَاشَرِيْكَ لَكَ،

اے اللہ حاضر ہوں ' حاضر ہوں' تیرا کوئی شریک نہیں' میں حاضر ہوں' ہر طرح کی تعریف اور نعتیں تیرے ہی لئے ہیں' حکومت بھی تیری ہی ہے' تیرا کوئی ساجھی نہیں۔

یہ تلبیہ آپ نے باواز بلند کہا یماں تک کہ تمام محابہ نے اسے من لیا' آپ نے حسب فرمان باری تعالی انہیں یہ تھم دیا کہ وہ بھی بلند آواز سے تلبیہ کہیں۔

یہ سفرج آپ نے سواری پر کیا'جس پر کجاوہ رکھا ہوا تھا۔ کجاوہ اور ہودج وغیرہ میں بیٹھنے پر علماء میں تدرے اختلاف ہے۔

نی كريم صلى الله عليه وسلم نے صحابه كرام كو حج كى تينوں قسموں ، قران ، تمتع افراد جس كاوہ چاہيں ،

احرام باندھنے کا اختیار دے دیا تھا' پھر مکہ سے قریب ہونے کے دفت قربانی کا جانور ساتھ نہ رکھنے والے حضرات کو تھم دیا کہ عمرہ کرکے احرام کھول دیں اور حج قران کی نیت ختم کردیں' پھر مروہ کے پاس پہنچ کر اس کولازمی قرار دے دیا۔

مقام شرف میں حضرت ابو بکر رضی اللہ تعالی عند کی المید اساء بنت عمیس کے یہاں بچہ پیدا ہوا' میہ نومولود حضرت مجمر بن ابو بکر تھے' رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کو حکم دیا کہ عسل کرلیں' سفرجاری رکھیں اور احرام بائدھ لیں اور تلبیہ کہتی رہیں۔

اس واقعہ سے تین چزیں ثابت ہوئیں' محرم کے لئے عسل جائز ہے' ایام حیض میں عورت عسل کر سکتی ہے' ایام حیض میں عورت احرام باندھ سکتی ہے۔

پھر آپ لبیک کا ذکورہ ترانہ پڑھتے ہوئے آگے بڑھے اور صحابہ کرام بھی قدرے کی و زیادتی کے ساتھ اس کو دہراتے رہے لیکن آپ نے کسی پر تکیرنہ فرمائی۔

مقام روحاء میں جب بیہ قافلہ پنچا تو آپ نے ایک زخمی نیل گائے دیکھی' آپ نے صحابہ سے فرمایا اسے چھوڑ دو ممکن ہے اس کا مالک آجائے' استے میں وہ آگیا اور اس نے عرض کیا' یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم! آپ کو پورا اختیار ہے' پھر آپ نے حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کو حکم دیا تو انہوں نے سب میں تقتیم کردی۔

اس واقعہ سے ثابت ہو تا ہے کہ محرم غیر محرم کاشکار کیا ہوا جانور کھا سکتا ہے۔بشر طبکہ اس کے لئے شکار نہ کیا گیا ہو' یہ مجمی معلوم ہوا کہ شکار کی طبیت کے لئے صرف اثبات صحح ہے۔

پھر جب آپ مقام اٹایہ جو کہ رویٹہ اور عرج کے درمیان والاعلاقہ ہے 'پنچ تو ایک درخت کے سایہ میں ایک جرن کے سایہ میں ایک جو جانے کا تھم دیا تا سایہ میں ایک جرن دکھائی دیا جو تیرہ زخمی تھا 'آپ نے وہاں ایک فخص کو کھڑے ہو جانے کا تھم دیا تا کہ کوئی نقصان نہ پنچا سکے 'ہرن اور نیل کے درمیان فرق کا سبب یہ تھا کہ یماں اس کاعلم نہ تھا کہ شکار کرنے والا غیر محرم ہے۔

پھر آپ مقام عن پنچ 'آپ صلی الله علیه و سلم اور حضرت ابو بکری سواری ایک ہی تھی 'اتنے میں حضرت ابو بکر کا غلام بغیر اونٹ کے پنچا تو انہوں نے دریافت کیا کہ اونٹ کمال ہے تواس نے کہا کہ گم ہو گیا تو حضرت ابو بکرنے کما ایک ہی اونٹ تھا اسے بھی گم کردیا 'پھراس کی پٹائی کرنے گئے ' رسول اللہ صلی الله علیہ وسلم نے مسکراتے ہوئے فرمایا "دیکھویہ حالت احرام میں کیا کر رہے ہیں "۔

پھر آپ وہاں سے چل کرمقام ابواء پر پہنچ تو حضرت صعب بن بشامہ نے آپ کی خدمت میں نیل گائے کی ران پیش کی تو آپ نے اسے یہ کمہ کرواپس کردیا کہ ہم اسے محض محرم ہونے کی وجہ سے لوٹا رہے ہیں۔

جب آپ وادی عسفان کے پاس سے گذرے تو حضرت ابو بکر رضی الله تعالی عنه سے دریافت فرمایا یہ کون سی دادی ہے تو انہوں نے عرض کیا' وادی عسفان ہے تو آپ نے فرمایا اس دادی سے حضرت ہود اور حصرت صالح سرخ اونٹول پر بیٹھ کر گذرے ہیں تاکہ حج بیت اللہ سے مشرف ہوں' امام احمد نے اسے روایت کیا ہے۔

جب آپ مقام سرف پر پنچ تو حفزت عائشہ کو ماہواری شروع ہو گئ۔ آپ نے اس جگہ صحابہ کرام سے فرمایا 'جس شخص کے پاس قربانی کا جانور نہ ہو تو اس کو چاہیے کہ وہ صرف حمرہ کا احرام باندھے (لیمن عمرہ کرنے کے بعد حلال ہو جائے) اور جس شخص کے پاس قربانی کا جانور ہو تو وہ سے نہ کرے ' سے اختیار میں قبان کا جانور ہو تو وہ سے نہ کرے ' بیہ اختیار نے باس قربانی کا جانور میں قبان انہیں لازی طور پر تھم دے دیا کہ اسے عمرہ میں تبدیل کردیں اور عمرہ کے بعد حلال ہو جائمیں ' اور جس کے پاس جانور ہو تو وہ احرام میں رہیں ' حضرت سراقہ بن مالک نے سوال کیا کہ بیہ تھم صرف اسی عمرہ کے ساتھ خاص ہے یا ہمیشہ کے لئے ' تو آپ نے فرمایا کہ ہمیشہ کے لئے ہے۔

پھر آپ مقام ذی طوی (جو زاہر کے کنووں سے مشہور ہے) پر پہنچ 'وہاں چار ذی الحجہ اتوار کی شب گذاری اور فجر کی نماز اوا کر کے عسل فرمایا اور مکہ مکرمہ کے لئے روانہ ہو گئے ' مکہ میں آپ حجون سے متصل بلند کھائی میں دن کے وقت داخل ہوئے 'لیکن عمرہ کے موقع پر آپ نشیبی علاقہ سے داخل ہوئے تھے' پھر آپ آگے بزھے اور چاشت کے وقت مجد میں داخل ہوئے۔

امام طبری نے ذکر کیا ہے کہ آپ باب عبد مناف سے جے باب بن شبہ کما جاتا ہے 'واخل ہوئے تھے' امام احمد فرماتے ہیں کہ آپ جب دار یعلی سے اخل ہوئے تو بیت اللہ کو سامنے کرکے دعا فرماتے' امام طبری نے یہ بھی ذکر کیا ہے کہ جب آپ بیت اللہ کو د بھتے تو یہ دعاء پڑھتے تھے :

«اللَّهُمَّ زِدْ هٰذَا الْبَيْتَ تَشْرِيْفًا، وَتَعْظِيْمًا، وَنَكُوِيْمًا، وَمَهَابَةً» اللَّهُمَّ زِدْ هٰذَا الْبَيْتَ تَشْرِيْفًا، وَتَعْظِيْمًا، وَنَكُوِيْمًا، وَمَهَابَةً» السائداس المركواور زياده عزت وعظمت اور بزرگی اور رعب عطا فرا۔

ا یک اور مرسل روایت میں بیہ ند کور ہے کہ آپ بیت اللہ کو دیکھ کرہاتھ اٹھاتے 'اللہ اکبر کہتے اور بیہ عا پڑھتے تھے :

«اللَّهُمَّ أَنْتَ السَّلاَمُ وَمِنْكَ السَّلاَمُ، حَيِّنَا رَبَّنَا بِالسَّلاَمِ، اللَّهُمَّ زِدْ هٰذَا الْبَيْتَ تَشْرِيْفًا وَتَعْظِيْمًا وَتَعْلِيْمًا وَمَهَابَةً وَزِدْ مَنْ حَجَّهُ، أَوِ أَعْتَمَرَهُ تَكْرِيْمًا وَتَشْرِيْفًا وَتَعْظِيْمًا وَبَرًّا»

اے اللہ توسلام ہے اور بچھی سے سلامتی ہے 'ہمیں سلامتی دے 'اے اللہ اس گھر کو اور زیادہ عزت 'عظمت 'کرامت اور رعب دے' اور جو اس کا حج یا عمرہ کرے اسے بھی عزت ' کرامت'عظمت اور نیکی عطا کر۔

جب آپ مسجد حرام میں داخل ہوئے تو بیت اللہ کے پاس تشریف لائے اور تحیتہ المسجد نہیں پڑھی کیونکہ یمال طواف ہی تحیتہ المسجد ہے، جب ججراسود کے بالمقابل ہوئے تو اسے بوسہ دیا اور کوئی مزاحمت نہ فرمائی اور نہ رکن یمائی کی طرف بڑھے اور نہ ہاتھ اٹھا کر اشارہ کیا 'اور نہ آپ نے یہ کہا کہ طواف سے میری یہ نبیت ہے اور نہ اس سے پہلے اللہ اکبر کہا 'اور نہ ججراسود کی طرف بورے جم کو سامنے کیا پھر مڑ کر اس کو اپنی دائنی طرف کیا ہو' بلکہ اس کے سامنے آگر بوسہ لیا پھر دائیں جانب چلے' اس وقت آپ باب کعبہ کے پاس یا میزاب کے بنچ یا کعبہ کی بشت پر یا گوشوں کے پاس کھڑے ہو کر کوئی مخصوص وعا بنیں فرمائی اور نہ طواف کے دوران کوئی معین دعائیں مخصوص فرمائیں' البتہ دونوں رکن کے درمیان تب یہ دعا پڑھنا ثابت ہے :

﴿ رَبَّنَا ءَالِنَا فِي ٱلدُّنْيَ احْسَنَةً وَفِي ٱلْآخِرَةِ حَسَنَةً وَقِنَا عَذَابَ ٱلنَّارِ ﴾

[البقرة: ٢٠١]

البقرة ، ۱۹۸۱ اے ہمارے رب ہمیں دنیا میں بھی بھلائی دے اور آخرت میں بھی بھلائی دے اور ہمیں دوزخ کے عذاب ہے بچا۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے طواف کے تین چکروں میں رمل کیا یعنی چھوٹے چھوٹے قدم رکھتے ہوئے جو اپنا کندھا ہوئے چلے اور ا مطباع کیا یعنی داہنا مونڈھا کھول کر بائیں مونڈھے پر چادر ڈالدی' اسی طرح داہنا کندھا کھلا ہوا تھا اور بایاں ڈھکا ہوا' آپ جب حجراسود کے سامنے ہوتے تو اس کی طرف اشارہ کرتے اور اسے خمرار عصاء سے چھو کراسے بوسہ دیتے تھے۔

آپ سے ثابت ہے کہ آپ نے رکن یمانی کا بھی استلام کیا ہے لیکن بوسہ دینا ثابت نہیں ہے اور نہ استلام کے بعد ہاتھ کو بوسہ دینا ثابت ہے۔ آپ سے جمراسود کو بوسہ دینا ثابت ہے اور یہ بھی ثابت ہے کہ آپ نے اس کا ہاتھ سے استلام کیا ہے بعنی اس کو ہاتھ سے چھو کر ہاتھ کو بوسہ لے لیا ہے 'اور یہ بھی ثابت ہیں۔ ثابت ہے۔

امام طبرانی نے ایک معتبر حوالے سے ذکر کیا ہے کہ آپ جب رکن یمانی کو چھوتے تو ہم اللہ و اللہ اکبر کہتے تھے اور جراسود اور رکن یمانی کے علاوہ کسی اکبر کہتے تھے اور جمراسود اور رکن یمانی کے علاوہ کسی اور حصہ کو چھوٹا ثابت نہیں۔

جب آپ طواف سے فراغ ہوئے تو مقام ابراہیم کے بیٹھے آئے اور یہ آیت پڑھی۔

﴿ وَٱتَّخِذُوا مِن مَّقَامِ إِبْرَهِ عَدَ مُصَلِّي ﴾ [البقرة: ١٢٥]

مقام ابراجيم كو معلى بنا ليجيّـ

پھردو رکعت نماز پڑھی 'پہلی رکعت میں سورہ فاتحہ کے بعد سورہ الکافرون اور دو سری رکعت میں سورہ اخلاص تلاوت فرمائی' ان آیات سے سے مراد تھی کہ یہ تمام کام اللہ بی کے لئے ہے' نماز سے فارغ ہونے کے بعد حجر اسود کے پاس تشریف لائے اور اس کا بوسہ لیا' پھر سامنے کے دروازے سے صفا کی طرف نکل آئے اور قریب ہو کریہ آیت کریمہ تلاوت فرمائی :

﴿ إِنَّ ٱلصَّفَا وَٱلْمَرُوةَ مِن شَعَآبِرِ ٱللَّهِ ﴾ [البقرة: ١٥٨] صفا اور مروه الله كي نشانيان بين-

پر فرمایا:

«أَبْدَأُ بِمَا بَدَأَ اللهُ بِهِ»

میں بھی اس سے شروع کر آموں جس سے اٹھے نے شروع کیا۔

پر کوه صفایر چره کربیت الله کی طرف رخ کیااو الله اکبر که کریه وعایرهی:

﴿لَاإِلٰهَ إِلاَّ اللهُ وَحْدَهُ لاَشَرِيْكَ لَهُ، لَه الْمُ ٰكُ، وَلَهُ الْحَمْدُ، وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيْرٌ، لاَإِلٰهَ إِلاَّ اللهُ وَحْدَهُ، أَنْجَزَ وَعْدَهُ، وَنَصَرَ عَبْدَهُ، وَهَزَمَ الأَخْزَابَ وَحْدَهُ

الله داحد کے سواکوئی خدانہیں' اس کی عملداری ہے' اس کے لئے ستائش ہے اور وہی ہر چیز

پر قادر ہے' اللہ واحد کے سوا کوئی خدا نہیں' اس نے اپنا وعدہ پورا کیا' اپنے بندہ کو نتیاب کیا اور تمام جماعتوں کو تنما فکست دی۔

اس طرح تین مرتبہ بیہ دعائیں فرمائیں پھر سعی کرتے ہوئے مروہ کی طرف چلے' نشیب میں پہنچ کر دو ژنے گئے جب دادی ہے نکل آئے تو معمول کے مطابق چلنے گئے۔

جب مروہ پنچے تو اس پر چڑھ کر ہیت اللہ کا رخ کرکے اللہ تعالی کی تکبیرو توحید بیان کی اور جو صفا پر دعائمیں کی تھیں' یہال پر بھی کیں۔

جب صفا مروہ کی سعی سے فارغ ہو گئے تو ان تمام لوگوں کو جن کے ہمراہ قربانی کے جانور نہ تھ'
ہراہت کی کہ اب احرام ا تار دیں اور پوری طرح سے حلال ہو جائیں کیونکہ عمرہ کے ارکان پورے ہوگئے
اور آٹھویں ذی الحجہ تک اسی طرح رہیں اور چونکہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ قربانی کا جانور تھا اس
لئے اپنی نسبت فرمایا اگر پہلے سے یہ معلوم ہو تا تو قربانی کا جانور ساتھ ہرگزنہ لا تا اور صرف عمرہ کا احرام
باندھتا' اسی جگہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے بال منڈوانے والوں کے لئے تین مرتبہ اور بال چھوٹے
کرنے والوں کے لئے ایک مرتبہ دعاء مغفرت فرمائی۔

ازواج مطہرات نے احرام کھول دیا تھا لیکن حضرت عائشہ ماہواری کی مجبوری کی وجہ ہے ایسا نہ کر سکییں۔

آپ نے ان تمام لوگوں کو جن کے ساتھ قربانی کے جانور تھے' احرام میں باتی رہنے کا تھم دیا اور جن کے ساتھ نہیں تھا انہیں احرام کھولنے کا تھم دیا۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے مکہ مکرمہ میں چار دن قیام کے دوران نماز قصرادا فرماتے رہے اور جعزات کے دن چاشت کے وقت مسلمانوں کے ساتھ منی تشریف لے گئے جنہوں نے احرام کھول دیا تھا، وہ اپنے گھروں سے حج کا احرام باندھ کر نکلے، اس وقت وہ مجد حرام نہیں گئے، جب آپ منی پنچے تو وہاں ظہرو عصر کی نماز اداکی اور وہیں شب گذاری، جب صبح ہوئی تو عرفات کو روانہ ہوئے اور منب کا راستہ اختیار فرمایا، صحابہ کرام میں سے بعض تلبیہ کمہ رہے تھے اور بعض تکبیر، آپ دونوں کو من رہے تھے گر

عرفات کے مشرقی حصہ میں مقام نمرہ کے پاس آگئے تھے 'خیمہ نصب کردیا گیا' اس میں آپ نے قیام فرمایا' سورج ڈھلنے کے بعد قصواء اوٹنی پر سوار ہو کروادی عرنہ کے نشیبی حصہ تک گئے۔ اسی مقام سے سواری ہی پر بیٹھے ایک عظیم الثان خطبہ دیا اس میں آپ نے اسلامی اصول و قواعد کی وضاحت کی اور جاہلی رسم و رواج کی تردید فرمائی 'جان و مال 'عزت و آبرو کی حرمت کا اعلان فرمایا 'جسے دوسرے اہل نداہب نے بھی تشلیم کیا تھا۔

اسی خطبہ میں جاہلی معاملات اور سود کے خاتمہ کا اعلان فرمایا 'اور عورتوں کے ساتھ حسن سلوک کی تاکید فرمائی' ان کے حقوق اور فرائض کو بتایا اور بیہ بتایا کہ خوراک اور پوشاک ان کا حق ہے لیکن اس کی کوئی تعیین و تحدید آپ نے نہیں فرمائی' شوہر کو آپ نے بیہ اجازت دی کہ اگر بیوی اس کی اجازت کے بغیر کمی مرد کو گھر میں داخل کرے تواسے مار سکتا ہے۔

اس خطبہ میں آپ نے امت کو تمسک بالقرآن کا تھم دیا اور تبایا کہ جب تک مسلمان قرآن کو تھا ہے ۔ اس خطبہ میں آپ ہے ، گراہ نہیں ہول گے ، پھر آپ نے فرمایا کہ صحابہ سے رسول کے متعلق پوچھا جائے گااور دریافت کیا کہ وہ کیا جواب دیں گے اور کس چیز کی گواہی دیں گے؟ صحابہ نے عرض کیا کہ ہم گواہی دیں گے کہ بیٹک آپ نے رسالت کا حق ادا فرما دیا اور امت کو تھیجت فرمائی احکام اسلام بحسن و خوبی پہنچا دیئے تواس پر آپ نے آسان کی طرف انگلی اٹھائی اور تین مرتبہ اللہ تعالی کو گواہ بنایا اور صحابہ کرام کو تھم دیا کہ جو موجود ہیں وہ غیر موجود تک آج کی بات پہنچا دین اس موقع پر آپ نے ایک ہی خطبہ دیا ور میان میں بیٹھے نہیں۔

جب آپ نے خطبہ ختم کیا تو حضرت بلال کو اذان دینے کا تکم دیا چنانچہ اذان اور اقامت ہوئی پھر آپ نے سری قراءت سے ظہر کی دو رکعت اوا کی اور یہ جمعہ کا دن تھا' اس سے یہ معلوم ہوا کہ مسافر پر جمعہ کی نماز فرض نہیں پھر دوبارہ اقامت ہوئی اور آپ نے عصر کی بھی دو ر کھتیں اوا فرمائیں' آپ کے ہمراہ اہل مکہ بھی بھی تھے' انہوں نے بھی قصر اور جمع کرکے نماز اوا کی اور اس سے یہ بات ثابت ہوتی ہے کہ سفر قصر میں مسانت کی تعداد متعین نہیں۔

جب آپ نمازے فارغ ہو گئے تو میدان عرفات ہی میں بہاڑ کے دامن میں چٹانوں کے پاس قبلہ رخ سواری ہی پر اس طرح کھڑے ہوئے کہ جبل مشاۃ آپ کے سامنے تھا اور سورج غروب ہونے تک دعا و گرید زاری میں مصروف رہ اور لوگوں کو تھم دیا کہ وادی عرنہ سے ہٹ جائیں' اور مزید فرمایا کہ عرفات پورے کا بورا جائے و قوف ہے اور لوگوں کو تھم دیا کہ وہ اپنا اپنے مشاعر میں ٹھمرے رہیں اور وہیں و قوف کریں کیونکہ یہ حضرت ابراہیم کی میراث ہے۔

دعاؤں میں آپ اپنا ہاتھ سینے تک اٹھا لیتے تھے جس طرح کوئی مسکین کھانا مانگ رہا ہو'اس موقع پر ارشاد فرمایا کہ "بهترین دعا عرفات کی دعا ہے"۔

عرفات میں آپ کی دعاؤں میں سے بید دعائمیں منقول ہیں:

«اللَّهُمَّ إِنَّكَ تَسْمَعُ كَلَامِي، وَتَرَى مَكَانِي، وَتَعْلَمُ سِرِّي، وَعَلَانِيَتِي وَلَا يَخْفَى عَلَيْكَ شَيْءٌ مِنْ أَمْرِي أَنَا الْبَائِسُ الْفَقِيْرُ، الْمَسْتَغِيْثُ الْمُسْتَجِيْرُ، الْمَسْتَغِيْثُ الْمُسْتَجِيْرُ، الْمَسْكِيْنِ، وَأَبْتَهِلُ الوَجِلُ الْمُشْفِقُ، الْمُقِرُّ الْمُعْتَرِفُ بِذُنُوبِهِ أَسْأَلُكَ مَسْأَلَةَ الْمِسْكِيْنِ، وَأَبْتَهِلُ الوَجِلُ الْمُشْفِقُ، الْمُقْرِبُ اللَّهُمْ وَقَاءَ الْخَافِفِ الضَّرِيْرِ مَنْ إِلَيْكَ ابْتِهَالَ الْمُدْنِبِ الذَّلِيلِ، وَأَدْعُولَ دُعَاءَ الْخَافِفِ الضَّرِيْرِ مَنْ إِلَيْكَ ابْتِهَالَ الْمُدْنِبِ الذَّلِيلِ، وَأَدْعُولَ دُعَاءَ الْخَافِفِ الضَّرِيْرِ مَنْ خَضَعَتْ لَكَ رَقَبَتُهُ، وَفَاضَتْ لَكَ عَيْنَاهُ وَذَلَّ جَسَدُهُ، وَرَغِمَ أَنْفُهُ لَكَ، خَضَعَتْ لَكَ رَقَبَتُهُ، وَفَاضَتْ لَكَ عَيْنَاهُ وَذَلَّ جَسَدُهُ، وَرَغِمَ أَنْفُهُ لَكَ، اللَّهُمَّ لَاتَجْعَلْنِي بِدُعَائِكَ رَبِ شَقِيًّا، وَكُنْ بِي رَؤُوفًا رَحِيْمًا ياخَيْرَ الْمُعْطِيْنَ» الْمَسْتُولِيْنَ وَيَاخَيْرَ الْمُعْطِيْنَ»

الله توبی میری بات سنتا ہے 'میرے مقام کو دیکھتا ہے 'میرے ظاہر و باطن کو جانتا ہے ' تجھ سے میرا کوئی معالمہ پوشیدہ نہیں 'میں محتاج ' مدد اور بناہ کا طالب ' ڈرنے والا اور گناہوں کا اعتراف کرنے والا ہوں ' تجھ سے مسکین کی طرح ما نگتا ہوں اور ذلیل و گنگار کی طرح عاجزی کرتا ہوں ' ڈرنے والے کی طرح مختجے پکار تا ہوں ' جس کی گردن تیرے سامنے جھی ہے ' آنکھیں بہ ربی ہیں' جسم ذلیل ہے اور تاک خاک آلودہ ہے ' مجھے دعا کے بعد محروم نہ فرما' اور میرے ساتھ شفقت و رحمت کا معالمہ فرما' اے بہترین مسئول اور بہترین دینے والے ' (اسے طرانی نے ذکر کیا ہے )۔

نیز آب کی دعاؤں میں سہ بھی ثابت ہے:

«اللَّهُمَّ لَكَ الْحَمْدُ كَالَّذِي تَقُولُ، وَخَيْرًا مِمَّا نَقُولُ، اللَّهُمَّ لَكَ صَلاَتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَايَ وَمَمَاتِي، وَإِلَيْكَ مَآبِيْ، وَلَكَ رَبِّي تُرَاثِيْ، اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنْ عَذَابِ الْقَبْرِ، وَوَسْوَسَةِ الصَّذرِ، وَشَتَاتِ الأَمْرِ، اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنْ شَرِّ مَا تَجِيْءُ بِهِ الرِّيْحُ»

اے اللہ تو ہی حمد کے لاکق ہے جو ہم کمہ سکتے ہیں اور ہارے نطق و کلام سے بسترہے'اے اللہ میری نماز 'میری قربانی اور میرا جینا مرنا تیرے ہی لئے ہے' اور تیری طرف ہی لوٹنا ہے'

سب کھھ جمع کیا ہوا تیرے لئے ہے' اے اللہ عذاب قبرسے اور دل کے وسوسوں اور پراگندہ امور سے تیری پناہ چاہتا اللہ میں اس شرسے جو آند هی لے کر آئے تیری پناہ چاہتا ہوں' (اسے ترفری نے ذکر کیا ہے)۔

امام احمد نے حضرت عمرو بن شعیب کی حدیث سے نقل کیا ہے جو انہوں نے اپنے والدسے اور انہوں نے اپنے والدسے اور انہوں نے اپنے داوا سے روایت کی کہ عرفہ کے دان نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی زیادہ تریہ دعائقی :

﴿ لَا إِلٰهَ إِلَّاللهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيْكَ لَهُ، لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ بِيَدِهِ الْخَيْرُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيْرٌ ﴾

اے خدائے واحد جس کے سوا کوئی معبود نہیں'اس کا کوئی شریک نہیں'اس کی بادشاہی ہے اور اس کی حمد ہے'اس کے ہاتھ میں بھلائی ہے اور وہ ہر چیز پر قدرت رکھتا ہے۔

ان دعاؤل کی سند میں پچھ کمزوری ہے۔

اس مقام برنبی كريم صلى الله عليه وسلم بربيه آيت كريمه نازل موئى:

﴿ ٱلْيَوْمَ ٱلْكُمْلَتُ لَكُمْ وِينَكُمْ وَأَتَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَمَ دِينًا ﴾

[المائدة: ٣]

آج ہم نے آپ کا دین کمل کر دیا اور آپ پر اپنی نعت پوری کر دی اور دین اسلام آپ کے لئے پند کرلیا۔

اس دوران ایک صحابی اپنی سواری سے گر کر جال بخق ہو گئے تو رسول الله صلی الله علیه وسلم نے اشیں دو کپڑوں میں کفن دینے کا تھم فرمایا (یعنی احرام کی چادروں میں) اور ان کو خوشبونه لگائی جائے' ان کو پانی اور بیری کے بتوں سے عسل دیا جائے اور ان کا چرہ اور سرنہ چھپایا جائے اور فرمایا کہ الله تعالیٰ ان کو قیامت میں اس طرح لبیک کہتے ہوئے اٹھائے گا۔

اس داقعہ سے بارہ احکام مستبط ہوتے ہیں:

(ا) میت کو عنسل رینا واجب ہے۔

(۲) مرنے سے انسان ناپاک نہیں ہو آا'اگر ناپاک ہوجا آا تو عنسل سے اس کی نجاست میں اضافہ ہی ہو آ۔ ہو آ۔ (m) میت کویانی اور ہیری کے پتوں سے عنسل دیا جائے۔

(m) پاک چیزوں کی آمیزش سے پانی کی قوت طہوریت (صفائی) زائل نہیں ہوتی۔

(۵) محرم کو عسل دینا جائز ہے۔

(٢) محرم كو بھى بيرى كے بتوں اور پانى سے عسل ديا جاسكتا ہے۔

(2) میراث اور قرض دونول سے تدفین و تکفین مقدم ہے کیونکہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے

اسے دونوں کپڑوں میں کفن دینے کا حکم دیا اور میراث اور قرض کے متعلق کچھ دریافت نہیں فرمایا۔

(٨) كفن من دو كپروں براكتفاكرتا جائز ہے۔

(٩) محرم كوخوشبولگانا جائز نهيں۔

(۱۰) محرم کا سرچھیانا منع ہے۔

وَجْهَهُ ﴾ لعنی اس کا چره نه چھپاؤ کو غیر محفوظ بتایا ہے۔

(۱۲) موت کے بعد بھی احرام باقی رہتا ہے۔

جب آفتاب غروب ہو گیا اور زردی بھی ختم ہو گئی اور غروب آفتاب میں کوئی شبہ نہیں رہا تو آپ عرفات سے چل پڑے اور حضرت اسامہ ابن زید کو اپنے پیچے بیشا لیا اور سکینت و خاموثی سے چلتے رہے' ناقہ کی لگام اپنی طرف تھینچ لی یمال تک کہ اس کا سرکجاوے کے قریب آگیا' اس موقع پر آپ فرما رہے تھے ''اے لوگو! سکون و اطمینان سے چلو کیونکہ تیز چلنا نیکی نہیں ہے''۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم مازمین کے راستے سے عرفات تشریف لائے تھے۔

عید کے موقعوں پر بھی نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی یمی سنت طیبہ تھی کہ آپ راستہ بدل دیا کرتے ہے۔ بھر آپ نے چلنے کا وہ انداز اختیار کیا جے (سیر عنق) کہتے ہیں۔ یعنی نہ بہت آہستہ نہ بہت تیز' جب آپ کو وسیع میدان نظر آیا تو ذرا تیز ہو جاتے اور جب کسی ٹیلے پر پینچتے تو او ٹنی کی باگ قدرے وہیل چھوڑ دیتے آکہ وہ چڑھ جائے۔

آپ صلی الله علیہ وسلم سارے راستہ میں مسلسل تلبیہ کہتے رہتے تھے' راستہ میں ایک جگہ آپ نے بیٹاپ کرکے وضو فرمایا' حضرت اسامہ نے عرض کیا نماز پڑھنا ہے تو آپ نے فرمایا کہ ''جائے نماز

آ گے ہے"۔ پھر آپ مزدلقہ پنچ اور نماز کے لئے وضو کیا اور موذن کو اذان دینے کا تھم فرمایا اور اقامت کملوائی پھر مغرب کی نماز اوا کی 'نماز کے بعد لوگوں نے سامان اتارا اور سواریوں کو بیٹھایا۔ پھر دوبارہ اقامت کمی گئی اور عشاء کی نماز اوا فرمائی 'عشاء کے لئے اذان نہیں کمی 'مغرب و عشاء کے درمیان آپ نے کوئی نماز نہیں بڑھی۔

پھر آپ سو گئے یہاں تک صبح ہو گئی 'اس رات آپ نے کوئی عبادت نہیں کی اور نہ عیدین کی راتوں ہیں آپ سے کوئی عبادت ثابت ہے 'اس رات چاند ڈو ہے کے بعد آپ نے کزور اہل و عیال کو گھرسے پہلے منی روا گئی کا تھم دے دیا اور ان کو تاکید فرمائی کہ آفتاب نگلنے سے پہلے کنگریاں نہ ماریں 'جس میں یہ ذکور ہے کہ حضرت ام سلمہ نے فجر سے پہلے کنگری ماری وہ منکر ہے۔ امام احمہ نے اس کا انکار کیا ہے اور حضرت سودہ و غیرہ کی صدیثیں ذکر کرنے کے بعد فرمایا ہے کہ غور و فکر کرنے کے بعد ان حدیثوں میں ہمیں کوئی تعارض نہیں معلوم ہوا' آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے آفتاب نگلنے سے پہلے کنگری مار نے بہلے سے بچوں کو روک دیا کیونکہ اس کے لئے ان کا کوئی عذر نہیں' البتہ عور توں کو آفتاب نگلنے سے پہلے کنگری مارت کی اجازت اس عذر کی وجہ سے دے دی کہ بعد میں بھیڑ ہو جائے گی اور ان کے لئے اندیشہ ہو جائے گئ' احادیث سے بہلے کنگری مارتا ہو جائے گئ' احادیث سے بہلے کنگری مارتا ہو جائے گئ' احادیث سے بہلے کنگری مارتا ہو جائے گئ' احادیث سے بیں طاحت و تندر ستی رکھتا ہو اس کے لئے تقدیم جائز نہیں' عدیث سے بیہ معلوم ہو تا جائز ہے 'لیکن جو شخص طافت و تندر ستی رکھتا ہو اس کے لئے تقدیم جائز نہیں' عدیث سے بیہ معلوم ہو تا جائز ہے 'لیکن جو شخص طافت و تندر ستی رکھتا ہو اس کے لئے تقدیم جائز نہیں' عدیث سے بیہ معلوم ہو تا جائز ہے کہ روا تی میں جلدی چاند ڈو بے کے بعد ہوگی' آدھی رات میں نہیں' اس کی تحدید کی کوئی دلیل نہیں۔

طلوع فجرکے بعد اول وقت میں نماز فجرادا فرہائی اور اس کے لئے آذان وا قامت کہی گئی ' پھرسوار ہو کر مشعر حرام کے پاس آئے اور قبلہ رخ ہو کر دعا و تضرع ' تحبیر و تنلیل و ذکر اللی میں مشغول ہو گئے حتیٰ کہ کافی روشنی ہوئی اور مزدلفہ کی اس جگہ کھڑے ہو کریہ فرمایا کہ پورا مزدلفہ و قوف کی جگہ ہے۔

پھر آپ مزدلفہ سے حضرت فضل بن عباس کو پیچھے سواری پر بیٹھا کر چکے اور راستہ بھر تلبیہ کتے رہے اور حضرت اسامہ بن ذید قریش کی جماعت کے ساتھ ساتھ پیدل جارہے تھے۔

میں راستے میں حضرت عبداللہ ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو تھم دیا کہ رمی الجمار کے لئے سات کنگریاں چن لیں 'جنہیں اس رات پہاڑ سے نہیں توڑا تھا جس طرح آج کل لوگ لاعلمی میں کرتے ہیں اور نہ ہی رات میں چنی تھی 'چنانچہ آپ انہیں اپنے ہاتھ میں اچھالنے لگے اور فرمانے لگے 'ایسی ہی ۔ شکریوں سے رمی کرد اور دین میں غلو کرنے سے بچو اور پچپلی قومیں دین میں غلو کرنے کی وجہ سے ہلاک ہو ئیں۔

جب آپ وادی مجسر میں پہنچے تو او نٹنی کی رفتار تیز کردی' آپ کا طریقہ میں تھا کہ جب ان مقامات میں پہنچتے جمال قوموں پر عذاب نازل ہوا ہے تو آپ تیزی سے نکل جاتے' اس جگہ اصحاب فیل پر عذاب نازل ہوا تھا جس کا واقعہ اللہ تعالیٰ نے قرآن پاک میں ذکر کیاہے' اسی وجہ سے اس جگہ کا نام وادی محسر رکھا گیا' محسر یعنی روک دینا اور اس جگہ ہاتھی مکہ میں داخل ہونے سے رک گئے تھے۔

اس طرح مقام حجرسے گذرتے ہوئے بھی آپ نے کیا تھا۔ محسر منی اور مزدلفہ کے درمیان حد فاصل ہے اور دونوں میں سے کسی میں سے نہیں ہے اس طرح "عرف" عرفات اور مشحر حرام کے درمیان حد فاصل ہے اس میں داخل ہے اور نہ اس میں داخل ہے اور نہ اس میں۔
اس میں۔

چنانچہ منی حرم میں داخل ہے اور مشحر بھی ہے' اور محسر حرم میں داخل تو ہے لیکن مشحر نہیں' اور مزدلفہ حرم بھی ہے اور مشعر بھی ہے' اور عرنہ حل میں ہے اور مشعر نہیں ہے' اور عرفات حل میں داخل ہے اور مشعر بھی ہے۔

آپ جب منی پنچ تو در میانی راست ہے جمرہ عقبہ کے پاس آئے اور جمرہ کے سامنے وادی ہیں اس طرح کھڑے ہوئے کہ کمہ آپ کے باکس اور منی آپ کے دائیں ہاتھ تھا، پھر طلوع آفاب کے بعد سواری پرسے کے بعد دیگرے ساست کنگریاں پھینکیں، ہر کنگری پر بھیر کہتے تھے اور لبیک کمنا بند کر دیا تھا، محضرت اسامہ اور حضرت بلال آپ کے ساتھ ساتھ شخ ایک او خنی کی مہار تھا ہے تھے اور دو سرے دھوپ سے بچا جائز ہے۔ دھوپ سے بچا جائز ہے۔ پھر آپ منی واپس آئے اور ایک فصیح و بلیغ خطبہ دیا جس میں لوگوں کو قربانی کے دن کی حرمت و مظمت اور فضیلت بیان فرمائی اور کھ کمرمہ کی تمام شہوں پر فضیلت سے آگاہ کیا اور عکم فرمایا کہ کتاب اللہ کے مطابق حکرانی کرنے والوں کی اطاعت کریں، مزید ارشاد فرمایا کہ مجھ (آپ صلی اللہ علیہ وسلم) سے مناسک جج سکھ لیس، ممکن ہے کہ یہ آپ کا آخری جج ہو، پھرلوگوں کو جج کے مسائل کی تعلیم دی اور مماجرین اور افسار کو اپنج مرتبوں پر رکھا اور یہ عکم دیا اور بتایا کہ "آپ کے بعد کفری طرف نہ لوٹیس اور ایک مماجرین اور افسار کو اپنج مرتبوں پر رکھا اور یہ عکم دیا اور بتایا کہ "آپ کے بعد کفری طرف نہ لوٹیس اور ایک و مرس کو قتل نہ کریں، آپ نے تبلیغ احکام کا تھم دیا اور بتایا کہ "آکش سننے والے بھول جاتے ہیں اور ان ور ان نہ کریں، آپ نے تبلیغ احکام کا تھم دیا اور بتایا کہ "آکش سننے والے بھول جاتے ہیں اور ان

سے سکھنے والوں کو یاد رہتا ہے" خطبہ میں آپ نے فرمایا کہ "مجرم خود اپنے اوپر ظلم کر تا ہے"۔ مهاجرین کو آپ نے قبلہ کے دائیں طرف اور انصار کو بائیں طرف آثارا' دو سرے لوگ ان کے ارد گرد تھے' اللہ تعالیٰ نے لوگوں کے اندر اتنی قوت ساعت پیدا کر دی تھی کہ اہل منی نے بھی اپنے اپنے گھروں میں آپ کا خطبہ سنا۔

آپ نے خطبہ میں مزید فرمایا کہ "اپنے رب کی عبادت کرد اور پانچوں نمازیں پڑھو اور میننے کے روزے رکھو 'جب تھم دیا جائے تواطاعت کرد اور اپنے رب کی جنت میں داخل ہو جاؤ"۔

پھر آپ نے لوگول کو الوداع کیا تو لوگ کہنے گئے یہ جمتہ الوداع ہے، پھر آپ منی میں قربانی کے مقام پر تشریف لے گئے چنانچہ وہاں تربیٹھ اونٹ ذرئ کئے اونٹ کو کھڑا رکھ کراور اس کی اگلی بائیں ٹانگ باندھ کر آپ نے نخر کیا، زندگی کے سال کے مطابق تربیٹھ اونٹ ذرئ کرنے کے بعد سو میں سے بقیہ اونٹول کو ذرئ کرنے کے بعد سو میں سے بقیہ اونٹول کو ذرئ کرنے کے لئے آپ نے حضرت علی کو تھم دیا اور ان کے جھول 'کھال اور گوشت کو مسکینوں میں تقسیم کردیا، قصاب کو اجرت میں قربانی کی کوئی چیز دینے سے منع فرما دیا اور تالیا کہ ہم اسے اپنی پاس سے اجرت دیں گے، پھر فرمایا کہ جو چاہے قربانی میں سے کاٹ کرلے جائے۔

اس موقع پر آگر کوئی بیہ سوال کرے گئیجین میں حضرت انس رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ و سلم نے جج کے موقع پر سات اونٹ ذریح کئے تو اسکی تین طرح سے توجیہ کی جاسکتی ہے۔
اول بیر کہ آپ صلی اللہ علیہ و سلم نے اپنے ہاتھ سے سات سے زیادہ اونٹ ذریح نہیں کئے اور باقی تریسٹھ اونٹ ذریح کرنے کا کسی اور کو تھم دے دیا تھا' جب تریسٹھ اونٹ ذریح ہو گئے تو سو کا عدد پورا کرنے کے لئے حضرت علی رضی اللہ عنہ کو مامور فرمایا اور اس جگہ سے چلے گئے۔

دو سرے یہ کہ حضرت انس رضی اللہ عنہ نے صرف سات ہی اونٹ ذرئے کرتے ہوئے دیکھا اور حضرت جابر نے تمام اونوں کو دونوں حضرات نے اپنے اپنے مشاہدے کے مطابق تعداد کا ذکر کیا ہے۔
تیسرے یہ کہ پہلے آپ نے سات اونٹ ذرئے کئے پھر آپ اور حضرت علی رضی اللہ عنہ نے مل کر یکے بعد دیگرے تریسٹھ اونٹ ذرئے کئے ' جیسا کہ غرفہ بن حارث کندی کا بیان ہے کہ انہوں نے اس دن نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو دیکھا کہ آپ برچھے کا اوپری حصہ تھاہے ہوئے ہیں اور حضرت علی کو نجلا حصہ کیونے کا عمر دیا اور ان دونوں نے مل کر جانور ذرئے کئے ' تریسٹھ کے بعد حضرت علی رضی اللہ عنہ نے سو تک ذرئے کئے جیساکہ حضرت جابر رضی اللہ عنہ کا بیان ہے ' واللہ اعلم۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کرام کسی ہے یہ منقول نہیں کہ حدی اور قرمانی ایک ساتھ کی جائے' اس موقع پر حدی ہی قرمانی ہے' منی میں جو جانور ذرج کیا جائے' وہ حدی ہے اور دو سری جگہ جو ذرج کیا جائے' وہ قرمانی ہے۔

حضرت عائشہ رضی اللہ عنها کی روایت میں یہ فدکور ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی ازواج مطمرات کی طرف سے قربانی کی تو اس سے مراد حدی ہے' اس لئے وہ سبھی متمتع تھیں جن پر حدی واجب تھی جو ان کی طرف سے آپ نے ذریح فرمایا۔

لیکن یمال یہ اشکال ہے کہ امهات المومنین کی تعداد نو تھی اور گائے صرف سات افراد کے لئے کافی ہے تو اس کے متعلق حدیث میں تین الفاظ آئے ہیں' ایک یہ ان کے درمیان ایک گائے ذرج کی' دو سرایہ کہ ان کی طرف اس دن گائے کی قربانی پیش کی' تیسرایہ ہے کہ ہمارے پاس قربانی کے دن گائے کا محسرات موشت لائے' میں نے دریافت کیا ہے کہ جواب ملاکہ نمی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ازواج مطسرات کی طرف سے ذرج کیا ہے۔

ایک گائے اور اونٹ میں کتنے افراد شریک ہو سکتے ہیں' اس سلسلہ میں اختلاف ہے' ایک قول ہے کہ سات آدمیوں کی طرف سے درست ہے' ایک قول دس کابھی ہے' یہ اسحاق کا قول ہے۔

مختلف مد ۔ شوں کا ذکر کرکے امام ابن قیم رحمتہ اللہ علیہ نے لکھا ہے کہ ان احادیث کی تین توجیہ کی جاسکتی ہیں۔ یا تو یہ کما جائے کہ سات کی حدیثیں بکثرت اور صحت کے اعتبار سے زیادہ صحیح ہیں' یا یہ کما جائے کہ غنیمت کی تقسیم منصفانہ ہو لیکن جائے کہ غنیمت کی تقسیم منصفانہ ہو لیکن جائے کہ غنیمت کی تقسیم منصفانہ ہو لیکن قربانی اور بدی ہیں صرف سات آدمیوں کی طرف سے درست ہونے کا تھم ایک شری قاعدے اور اندازے کی بنا پر ہے' یا ہے کما جائے کہ یہ اندازے اختلاف زمان و مکان یا اونٹ کے سبب مختلف ہو جاتے ہیں' واللہ اعلم۔

نی كريم صلى الله عليه وسلم سے منى ميں عرض كيا كيا كه كيا يمال آپ كے لئے پہلے سے كوئى خيمه

وغیرہ لگا دیا جائے تا کہ گرمی سے حفاظت ہو سکے تو آپ نے اجازت نہ دی اور فرمایا کہ منیٰ میں جو پہلے جمال پہنچ گیا 'وہ اس جگہ کا حفد ار ہو گیا۔

اس حدیث سے معلوم ہوا کہ منیٰ تمام مسلمانوں کی مشترکہ سرزمین ہے اور جو جس جگہ پہلے پہنچ جائے اس کا حقدار ہے لیکن وہ جگہ اس کی ملکیت ہرگز نہیں البتہ روائلی تک اس کے قبضہ میں رہے گی۔ جب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم قربانی سے فارغ ہوگئے تو تجام کو بلایا اور سرکا طلق کرایا ' تجام سے آپ نے فرمایا ''اے معمر تیرے ہاتھ میں استرا ہے اور ہم نے اپنے کان کی لو تیرے حوالے کردی ہے تو انہوں نے عرض کیا' یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم! خدا کی قتم یہ تو جھے پر اللہ تعالیٰ کی نعمت ہے اور اس کا ہوا احسان ہے' آپ نے فرمایا : ہاں ایسی صورت میں میں تمہارے لئے اقرار کرتا ہوں'' اسے امام احمد نے ذکر کیا ہے' کچر آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے تجام سے فرمایا کہ شروع کرد اور اپنی دائیں جانب کی طرف اشارہ فرمایا' جب وہ فارغ ہوا تو آپ نے اپنی والوں پر وہ بال تقسیم فرما دیے بھر حلاق کو اشارہ کیا تو اس نے ہائیں طرف کا حلق کیا' بھر آپ نے دریا فت فرمایا' ابو طلحہ یہاں ہیں' چنانچہ وہ بال ان کو عطا فرمادیے۔

اس موقع پر آپ نے سرمنڈاوانے والوں کے لئے تین بار اور چھوٹے کرنے والوں کے لئے ایک بار دعائے مغفرت فرمائی' اس سے اس بات کاعلم ہو آ ہے کہ حلق حج کی ایک عبادت ہے' صرف ممنوعات سے آزادی کا ایک ذریعہ نہیں۔

طواف افاضہ: پھرنبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم ظهرہے قبل سوار ہو کر مکہ مکرمہ کی طرف تشریف لے گئے اور طواف افاضہ کیا اور بھی آپ کا طواف زیارت بھی تھا' اس موقع پرنہ تو کوئی ووسرا طواف کیا اور نہ سعی کی اور بھی درست ہے۔

طواف افاضہ اور طواف وداع وونوں میں آپ نے رمل نہیں کیا بلکہ صرف طواف قدوم میں رمل کا مجوت ہے، پھر آپ زمزم کے پاس تشریف لائے اور وہاں لوگ پانی پی رہے تھے، آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ آگر یہ اندیشہ نہ ہو آکہ لوگ تم پر غالب آ جا میں گے تو میں خود اتر کر تمہارے ساتھ پانی پیتا، پھر مجابہ نے آپ کو ڈول میں پانی ویا، آپ نے کوئے ہو کریانی پا۔

اس واقعہ پر بعض لوگوں نے کہا کہ کھڑے ہو کر پانی پینے سے ممانعت ایک استجابی تھم ہے ' بعض لوگوں کی رائے ہے کہ کھڑے ہو کر ضرور تا پینے کی اجازت ہے اور یمی زیادہ راجح ہے۔ صیح میں حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے جمتہ الوداع میں اپنے اونٹ پر سوار ہو کر طواف کیا' آپ چھٹری سے جمراسود چھو رہے تھے اور اس حدیث میں ہے کہ آکہ لوگوں کو دکھا سکیں اور لوگ آپ سے مسائل دریافت کر سکیں کیونکہ لوگوں نے آپ کو گھیر رکھا تھا اور ہواف وداع نہیں تھا کیونکہ آپ نے یہ رات میں طواف کیا تھا اور طواف قدوم بھی نہ تھا کیونکہ اس میں رمل نہ کیا تھا اور سواری پر سے رمل کا کوئی قائل نہیں ہے' اس کے بعد آپ صلی اللہ علیہ وسلم منی واپس آگے۔

اس میں اختلاف ہے کہ آپ نے ظہر کی نماز منی میں ادا کی یا مکہ مکرمہ میں اور اس دن حضرت عائشہ رضی اللہ عنہانے ایک طواف اور ایک سعی کی اور بیر ان کے حج و عمرہ کے لئے کافی ہو گیا۔

حضرت صغید نے بھی اس دن طواف کیا تو اس کے بعد وہ ماہواری میں مبتلا ہو جمکیں تو انہیں طواف وداع کی طرف سے یہ طواف کافی ہو گیا' چنانچہ انہوں نے طواف وداع مستقل طور پر نہیں کیا۔

آس طرح عورت کے متعلق نبی کریم ضلی الله علیه وسلم کی سنت طیبہ ہو گئی کہ اگر جج قران میں عورت کو طواف افاضہ سے قبل حیض آ جائے تو اسے ایک طواف اور ایک سعی کافی ہے اور اگر طواف افاضہ کے بعد حیض آ جائے تو یہ طواف طواف وداع کی جانب سے کافی ہے اور طواف وداع کرنے کی ضرورت نہیں۔

پرمنی واپس آگر وہیں رات گذاری 'جب صبح ہوئی تو زوال آفاب تک انظار کیا'جب سورج وُھل گیا تو جرات کی طرف پیل تشریف لے گئے اور جمرہ اولی سے شروع کیا'جو مجد فیف سے متصل ہے' تیسرے جمرہ تک ہرایک پر سات سات کنریاں پھینکیں 'ہر کنگری پر تکبیر کہتے اور جب سات پوری ہو جاتیں تو ہاتھ اٹھا کر دعا کرتے تھے ' دعا اتنی طویل کرتے جتنی سورہ البقرہ پڑھی جا سکے لیکن تیسرے جمرہ پر دعا نہیں فرمائی اور کنگریاں تھینکنے کے بعد ہی واپس آگئے' بعض لوگوں نے اس کی بید وجہ بتائی کہ جگہ بیک تھی 'بعض لوگوں نے اس کی بید وجہ بتائی کہ جگہ بیک تھی تھی 'بعض لوگوں نے اس کی بید وجہ بتائی کہ جگہ ہونے تھی 'بعض لوگوں نے اس کے رمی سے فارغ مونے کے بعد دعا کے کوئی معنی نہیں' بلکہ عبادت کا ایک حصہ ہے' اس لئے رمی سے فارغ ہونے کے بعد دعا کے کوئی معنی نہیں' بلکہ عبادت کے دوران ہی کی دعا افضل ہے۔

میرے دل میں ہیشہ اس بات کا کھٹکا رہا کہ آپ نماز ظهرسے قبل رمی کرتے تھے یا بعد میں 'گمان غالب سے ہے کہ آپ نماز سے قبل ہی رمی کرتے تھے کیونکہ حضرت جابر رضی اللہ عنہ وغیرہ سے منقول ہے کہ جب سورج ڈھل جا تا تھا تب آپ رمی فرماتے تھے۔

### فصل (۳۰)

## آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے منیٰ میں معمولات اور اسوہ حسنہ

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم حج کے دوران چھ مقامات پر دعا کے لئے ٹھسرے 'کوہ صفا پر 'کوہ مروہ پر ' میدان عرفات میں 'مزدلفہ میں' جمرہ اولی کے قریب اور جمرہ ثانیہ کے قریب۔

آپ نے منیٰ میں دو خطبے دیے 'ایک قربانی کے دن جس کا ذکر ہو چکا ہے' دو سرا ایام تشریق کے در میانی دن میں' بہیں پر حضرت عباس رضی اللہ عنہ نے حاجیوں کو پانی بلانے کی غرض سے منیٰ کے بجائے مکہ میں رات گذارنے کی اجازت چاہی تو مرحمت فرما دی 'اس طرح او نوں کے چرواہوں نے منی سے باہر اپنے او نوں کے پاس رات گذارنے کی اجازت ما نگی تو آپ نے انہیں بھی اجازت دے دی اور فرمایا کہ قربانی والے دن کنگری مارلیں اور پھر بعد کے دنوں کی کنگریاں کسی ایک دن میں اکٹھی مارلیں' اور یہ ان کے حق میں ایک رخصت تھی' امام مالک فرماتے ہیں کہ میرا خیال ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے دو دنوں میں سے پہلے دن رمی کے لئے فرمایا' پھروہ آخری دن رمی کریں۔

اس حدیث کے متعلق ابن عینیہ کا قول ہے کہ جرواہوں کو آپ نے رخصت دی ہے کہ ایک دن کنگری ماریں اور ایک دن چھوڑ دیں۔

ان ندکورہ دونوں طرح کے لوگوں کے لئے حدیث سے منیٰ میں رات نہ گذارنے کی اجازت ملتی ہے لیکن تنکریاں مارنا نہ چھوڑیں بلکہ تاخیر کرکے رات میں ماریں یا دونوں کے بدلہ ایک ہی دن کنکری مارلیں۔

اگر کسی کو اپنے مال کے ضائع ہونے کا اندیشہ ہویا کوئی مریض جو قافلے ہے بچھڑ جانے کا خوف رکھتا ہویا منی میں رات گذارنے پر قادر نہ ہو ایسے تمام لوگوں کے لئے رات گذارنی ضروری نہیں بلکہ ان سے یہ تھم ساقط ہو جائے گا۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے دو دن میں کنگری مار کر جانے میں جلدی نہیں کی بلکہ تیسرے دن بھی رک کریورے تین دن کنگری ماری اور منگل کے دن ظمر کے بعد وادی محصب کی طرف روانہ ہوئے جو بلندی پرواقع ہے اور جمال بنی کنانہ کا خیمہ تھا وہاں حضرت ابو رافع نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے لئے قبہ بنا رکھا تھا اور انہوں نے یہ کام ازخود محض اللہ تعالی کی توفیق ہے کیا تھا نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کو ایسا کرنے کا حکم نہ دیا تھا ' پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے وہاں ظہر ' عصر ' مغرب اور عشاء کی نمازیں ادا فرمائی اور سوم نے پھراٹھ کر مکہ مرمہ تشریف لے گئے اور سحری کے وقت طواف وداع فرمایا۔

اس رات حضرت عائشہ رضی اللہ عنما نے صرف عمرہ کرنے کی خواہش ظاہر کی تو آپ نے فرمایا بیت اللہ اور صفاو مروہ کا طواف کر لینا ان کے جج و عمرہ کی طرف سے کافی ہوجائے گا ' لیکن انہوں نے مستقل اور کھمل طور پر عمرہ کرانے پر اصرار کیا تو آپ نے ان کے بھائی کو حکم دیا کہ انہیں شعیم سے عمرہ کرالیں ' اور کھمل طور پر عمرہ کرانے پر اصرار کیا تو آپ نے ان کے بھائی کو حکم دیا کہ انہیں شعیم سے عمرہ کرالیں ' چنانچہ وہ بھی رات میں اس طرح سے عمرہ کرکے فارغ ہو گئ وحضرت عائشہ نے جواب دیا کہ ہاں ' پھر آپ آپ نے دریافت فرمایا کہ کیا تم لوگ عمرہ سے فارغ ہو گئ حضرت عائشہ نے جواب دیا کہ ہاں ' پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے قافلے کو روانہ ہونے کا حکم فرمایا اور لوگ روانہ ہو گئے ' علماء کا اس میں اختلاف ہے کہ وادی محصب میں قیام سنت طیبہ ہے یا محض ایک اتفاتی قیام تھا 'اس سلہ میں دو قول ہیں۔

# نصل (۳۱) آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کاسفر حج سے واپسی کا طریقتہ

بمت سے لوگوں کا خیال ہے کہ بیت اللہ کے اندر داخل ہونا جج کی سنت اور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی اتباع ہے 'لیکن احادیث کے مجموعہ سے پتہ چلنا ہے کہ آپ کسی جج یا عمرے کے موقع پر خانہ کعبہ میں داخل نہیں ہوئے البتہ فتح کمہ کے دفت اس میں داخل ہوئے تھے' اسی طرح ملتزم کے پاس کھڑے ہو کر فتح کمہ کے موقع پر دعائیں فرمائی تھیں' رہی ابو داود کی روایت جس میں عمرو بن شعیب روایت کرتے ہیں اپنے والد سے اور وہ اپنے دادا سے کہ انہوں نے اپناسینہ' چرہ' بازو' اور ہتے لیال ملتزم پر رکھ کر پھر پھیلا کر دعا ما تکی اور فرمایا کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے بھی اس طرح کیا تھا۔ اس میں یہ بھی احتمال ہے کہ آپ نے، طواف وداع کے موقع پر ایسا کیا ہویا پھر طواف وداع کے علادہ کیا ہو' لیکن مجبی احتمال ہے کہ آپ نے، طواف وداع کے موقع پر ایسا کیا ہویا پھر طواف وداع کے علادہ کیا ہو' کیکن مجبی احتمال ہے کہ مواف وداع کے در میان کھڑے ہوئے تھے۔

صحیح بخاری میں ہے کہ جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نکلنے کا ارادہ کر رہے تھے تو حضرت ام سلمہ رضی اللہ عنها نے جو مریض تھیں اور طواف نہیں کیا تھا' نکلنا چاہا تو آپ نے ان سے فرمایا کہ جب لوگ فجر کی نماز کے لئے کھڑے ہو جائیں تو سوار ہو کر طواف کر لو' اور انہوں نے ایسا ہی کیا اور نماز نہ پڑھی یہاں تک کہ وہ بھی چل پڑیں۔ یہ بالکل ناممکن ہے کہ یہ کام یوم النحر کو ہوا ہو بلکہ یہ طواف وداع تھا۔ جس میں کوئی شک نہیں ہے' اس سے یہ بھی معلوم ہوا کہ اس ون فجر کی نماز آپ نے مکہ مرمہ ہی میں اوا فرمائی 'حضرت ام سلمہ رضی اللہ عنها نے آپ کو نماز میں سورہ طور پڑھتے سنا۔ پھر آپ مدینہ منورہ کے لئے روانہ ہو گئے۔

جب آپ مقام روحاء پر پنچے تو ایک سوار ملا' اس نے سلام کیا اور پوچھا' یہ کون لوگ ہیں' بتایا گیا' مسلمان لوگ ہیں' پھردریافت کیا ہہ کون ہیں' بتایا گیا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہیں۔ پھرایک عورت نے ایک شیر خوار بچے کو رکھ کرعرض کیا' یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اکیا اس کا مجمى حج ہوگا' فرمایا ہاں اس کا بھی حج ہوگا اور تختبے ثواب ملے گا۔

واپسی میں بھی آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ذی الحلیفہ میں رات گذاری مبح جب مدینہ منورہ نظر آیا تو تین بار تھبیر کھی ادریہ دعارہ میں:

﴿لَاإِلٰهَ إِلاَّ اللهُ وَحْدَهُ لَاشَرِيْكَ لَهُ، لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ، وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيْرٌ، آئِبُوْنَ، تَائِبُوْنَ عَابِدُوْنَ، سَاجِدُوْنَ، لِرَبِّنَا حَامِدُوْنَ صَدَقَ اللهُ وَعْدَهُ وَنَصَرَ عَبْدَهُ وَهَزَمَ الأَحْزَابَ وَحْدَهُ

اللہ کے سواکوئی معبود نہیں' وہ اکیلا ہے' اس کاکوئی شریک نہیں' بادشاہی اور حمد اس کی ہے' دہ ہرچیز پر قادر ہے' ہم واپس لوٹے توبہ کرتے ہوئے' عبادت کرتے ہوئے' سجدہ کرتے ہوئے اور اپنے رب کی تعریف کرتے ہوئے' اللہ نے اپنا وعدہ سچا کر دکھایا' اپنے بندہ کی مدد کی اور جماعتوں کو تنما شکست دی۔

پھر آپ دن کے دفت معرس کے راہتے سے مدینہ میں داخل ہوئے' جب آپ تشریف لے گئے تھے تو شجرو کے راہتے سے گئے تھے۔

### فصل (۳۲)

# آنخضرت صلی الله علیه وسلم کا قرمانی دینے اور عقیقه کرنے کا طریقه

قربانی اور عقیقہ صرف ان آٹھ قسموں کے جانوروں کے ساتھ مخصوص ہے جن کا ذکر سورہ انعام میں موجود ہے' ان کے علاوہ اور جانوروں کی قربانی ثابت نہیں' وہ آٹھوں میں قرآن کی ان چار آیتوں میں فرکور ہیں :

مپلی آیت *کریمه*:

﴿ أُحِلَّتُ لَكُم بَهِيمَةُ ٱلْأَنْفَئِمِ ﴾ [المائدة: ١]

تمهارے لئے چوپائے مولیثی طال کئے گئے۔

دو سری آیت کریمه:

﴿ لِيَذَكُّرُواْ أَسْمَ ٱللَّهِ عَلَىٰ مَا رَزَقَهُم مِّنْ بَهِيمَةِ ٱلْأَنْعَكُمُّ ﴾ [الحج: ٣٤]

آ کہ اللہ کے دیئے ہوئے چوپایوں پر اللہ کے نام ذکر کریں۔

تیسری آیت کریمه:

﴿ وَمِنَ ٱلْأَنْعَامِ حَمُولَةً وَفَرْشَا ۗ ﴾ [الأنعام: ١٤٢]

اور خدانے چوپایوں میں سے بعض بوجھ دار اور بعض زمین سے لگے ہوئے پیدا کئے۔

چو تھی آیت کریمہ:

﴿ هَدَّيًّا بَالِغَ ٱلْكَعْبَةِ ﴾ [المائدة: ٩٥]

كعبه تك يتنجي والى قرباني-

اس سے بیہ معلوم ہوتا ہے کہ کعبہ کو پہنچنے والی ہدی انہیں آٹھ جو ژوں میں سے ہوگی' اس سے معررت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا استنباط ہے۔

وہ ذیجے جن سے اللہ کا تقرب اور اس کی عبادت مقصود ہوتی ہے' اس کی تین قسمیں ہیں' ہدی'

قربانی عقیقہ - ہدی میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے بکری اور اونٹ دیئے 'ازواج مطهرات کی طرف سے گائے فزئ فرمائی 'نیز آپ نے مقام عمرہ 'ج میں ہدی پیش کی 'بکری کو جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم ہدی میں جسمتے تو قلادہ بہنا دیئے تھے اور نشان نہ لگاتے تھے۔

جب آپ مقیم ہوتے اور ہدی بھیجے تو کسی طال چیز کو اپنے اوپر حرام نہ کرتے تھے 'اور جب اونٹ بطور ہدی کے لیے جاتے تو اسے قلادہ بھی ڈالتے اور نشان بھی لگاتے تھے 'چنانچہ آپ اس کی کوہان کی دائیں جانب سے ذرا شق کر دیتے آکہ خون نکل آئے 'ہدی بھیجے ہوئے آپ قاصد کو یہ تھم دیتے تھے کہ اگر کوئی جانور مرنے لگے تو اسے ذرح کردے اور جوتے کو اس کے خون سے رنگ کراس کے پہلو میں رکھ دے 'اس کا گوشت نہ خود کھائے نہ اپنے ساتھیوں کو کھلائے 'بلکہ دو سروں میں تقسیم کردے 'گوشت کے استعمال کرنے سے روکنے کا مقصد یہ تھاکہ قاصد جانوروں کی جفاظت میں کو آبی نہ کرے۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے صحابہ کرام کو ایک اونٹ اور ایک گائے میں سات آدمیوں کو شریک ہونے کی اجازت دی ہے کہ اگر اور سواری میسرنہ ہوتو سولت کے ساتھ اس پر سوار ہو سکتا ہے یہاں تک کہ اسے دو سری سواری مل جائے ' حفرت علی رضی اللہ عنہ کا قول ہے کہ او نمٹنی کا دودھ بھی استعال کر سکتا ہے جب اس کے بچہ سے فاضل نج جائے۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت طیبہ یہ تھی کہ آپ اونٹوں کے بائیں پاؤں کو باندھ کر تین پاؤں کو باندھ کر تین پاؤں پر کھڑا کرکے انہیں نحرکرتے اور ترکر کرتے وقت ہم اللہ اللہ اکبر کتے تھے اور آپ قربانی کے جانور کو اپنے مہاتھ سے ذرج کرتے تھے۔ بہا او قات یہ کام کی دو سرے کے سپرد بھی کر دیے ' جیسا کہ آپ نے حضرت علی رضی اللہ عنہ کو سو میں سے بقیہ اونٹوں کو ذربح کرنے کا تھم دیا تھا۔ اور جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم بکری ذربح کرتے تھے۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی امت کو ہدی اور قرمانی کے گوشت میں سے کھانے کی اور بطور تحفہ و توشہ لے جانے کی بھی اجازت دی ہے اور تین دن سے زیادہ جمع رکھنے سے منع فرمایا ہے کیونکہ اس سال لوگوں کو تکلیف و مشقت تھی چنانچہ آپ کا خیال تھا کہ انہیں وسعت حاصل ہو جائے۔

بسا او قات آپ نے ہدی کا گوشت تقسیم فرمایا 'اور بسا او قات یوں بھی فرمایا جو چاہے ایسا کرے 'اور جو چاہے کاٹ کر لے جائے ' اس اجازت سے یہ استدلال کیا گیا ہے کہ شادی وغیرہ میں اگر کوئی چیز نچھاور کی جائے تو اسے لوٹنا جائز ہے ' کچھ لوگوں نے دونوں میں فرق بتایا ہے جو کہ غیرواضح ہے۔ نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت طیب سے تھی کہ عمرہ کے ہدی کو مروہ کے پاس اور جج قران کے ہدی کو منی میں ذریح کرتے تھے اور آپ نے طلاع میں دری کے بعد ہی ذریح کرتے تھے۔ آفآب اور رمی کے بعد ہی ذریح کرتے تھے۔

عاصل بیہ ہے کہ یوم النح (دسویں تاریخ) کو آپ ترتیب کے ساتھ یہ چار کام کرتے تھے 'پیلے ری دوم قربانی سوم بال منڈانا' چہارم طواف کرنا' سورج نکلنے ہے قبل قربانی کی قطعا اجازت نہیں دی ہے۔

### فصل (۳۳)

# آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا قربانی کے جانور کے استخاب میں اسوہ حسنہ

نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم بھی بھی قربانی کا نافہ نہیں فرماتے تھے' آپ نماز کے بعد دومینڈھوں کی قربانی کرتے تھے اور فرماتے 'جس نے نماز عید سے قبل ذرج کر دیا اس کی قربانی نہیں ہوئی' بلکہ وہ ایک سوشت ہے جو اس نے اپ گھروالوں کے لئے مہیا کیا ہے' آپ کی سنت طیبہ کا بھی مطلب ہے اور محض وقت نماز کا بچھ اعتبار نہیں ۔

آپ نے یہ عکم دیا کہ بھیڑکا ایک سال کا بچہ ذریح کیا جائے اور دوسرے جانوروں سے جانور دو دانت والا ہو چکا ہو۔ آپ سے مروی ہے کہ تشریق کے تمام دن ذریح کے دن ہیں لیکن یہ حدیث منقطع ہے 'امام عطاء 'امام حسن بھری' امام شافعی کا یمی ند ہب ہے اور ابن منذر نے اس کو اختیار کیا ہے۔

آپ کی سنت طیبہ یہ تھی کہ قربانی کا جانور بہترین ادر تمام عیوب سے پاک منتخب فرماتے تھے اور آپ کی سنت طیبہ یہ تھی کہ قربانی کا جانور کی قربانی سے منع فرمایا ہے' اسے ابو داؤد نے ذکر کیا ہے' آپ نے کان کئے اور سینگ ٹوٹے ہوئے جانوں کو دیکھ لیا جائے بعنی ان کے صبح و سالم ہونے کا بخوبی جائزہ لے لیا جائے۔ لیا جائے۔

کنگڑے جانوریا جس کا کان آگے یا بیچھے سے کٹا ہویا جس کا کان پھٹا ہویا جس کے کان میں سوراخ ہو' کسی کی قربانی نمیں کرنی چاہئے' امام ابوداؤر نے اسے ذکر کیا ہے۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت طیبہ عیدگاہ میں قربانی کرنے کی تھی' ابوداؤد نے حضرت جاہر رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت کیاہے کہ آپ نے قربانی کے دن دو سینگوں والے خوبصورت دد مینڈھے ذرمح کئے' جب آپ نے انہیں لٹایا توبیہ دعا پڑھی۔

«وَجَّهْتُ وَجْهِي لِلَّذِي فَطَرَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ حَنِيْفًا وَمَا أَنَا مِنَ

الْمُشْرِكِيْنَ، إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَايَ وَمَمَاتِي للهِ رَبِّ الْعَالَمِيْنَ، لَا مُشْرِكِيْنَ، اللَّهُمَّ مِنْكَ وَلَكَ عَنْ لَاشَرِيْكَ لَهُ وَبِذَٰلِكَ أُمِرْتُ وَأَنَا أَوَّلُ الْمُسْلِمِيْنَ، اللَّهُمَّ مِنْكَ وَلَكَ عَنْ مُحَمَّدٍ وَأُمَّتِهِ، بِسْم اللهِ وَاللهُ أَكْبَرُ»

میں نے یکسو ہو کر اپنا رخ آسان و زمین کے پیدا کرنے والے کی طرف کر دیا اور میں مشرکوں میں سے نہیں ہوں' میری نماز میری قربانی' میرا جینا' اور میرا مرنا اللہ کے لئے ہے جو سارے جمال کا پروردگار ہے' اس کا کوئی شریک نہیں 'مجھے اس کا تھم ہے اور میں پہلا مسلمان ہوں' اے اللہ تیرے لئے اور تیری ہی طرف سے محمد صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ کی امت کی جانب سے۔

پھر آپ نے نئے کیا اور لوگوں کو تھم دیا کہ جب ذئے کریں تو اچھی طرح ذئے کریں اور جب قتل کریں تو اچھے اندازے قتل کریں' اور مزید فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے ہر چیز پر احسان کو فرض کیا ہے' آپ کا یہ بھی ارشاد ہے کہ بکری ایک آدمی اور اس کے گھروالوں کی جانب سے کافی ہے۔

## نصل (۳۴) ہنخضرت صلی اللہ علیہ و سلم کاعقیقہ سے متعلق اسوہ حسنہ

موطا میں مروی ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے عقیقہ کے متعلق دریافت کیا گیا تو آپ نے فرمایا "میں عقوق (نافرمانی) کو پند نہیں کرتا "کویا آپ نے عقوق کے لفظ کو ناپند فرمایا۔

حفرت عائشہ رضی اللہ تعالی عنها کی صحیح روایت سے ثابت ہے کہ "لڑکے کی طرف سے دو بکریاں اور لڑکی کی طرف سے ایک بکری ہے"۔ نیز آپ نے فرمایا " ہر بچہ کے زمہ اس کے عقیقہ کی قربانی ہے ' للذا چاہئے کہ ساتویں دن اس کی طرف سے قربانی کی جائے 'اس کا سر مونڈا جائے اور اس کا نام رکھا جائے"۔

صدیث میں ہے کہ "ہر لڑکا عقیقہ کا مربون ہو تا ہے" جس کا مطلب یہ ہے کہ جس بچے کا عقیقہ نہ ہو' اسے والدین کی شفاعت سے روک دیا جائے گا' ظاہری معنی یہ ہے کہ بچہ اپنی ذات سے متعلق مربون ہوگا اور ہر بھلائی سے محروم ہوگا لیکن اس سے یہ لازم نہیں آ تا کہ آ فرت میں اسے سزا ملے گی' بعض مرتبہ لڑکا والدین کی کو تاہیوں کی وجہ سے بھلائی سے روک دیا جاتا ہے جیسے جماع کے وقت بسم اللہ نہ پڑھی جائے۔

امام ابو داؤدنے مراسل میں حفرت جعفرے روایت کی ہے 'وہ محمہ وایت کرتے ہیں کہ نبی کرتے ہیں کہ نبی کرتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت حسن اور حسین کے عقیقہ کے موقع پر فرمایا" دائی کے گھر میں ایک ٹانگ بھیج دو اور خود کھاؤ اور دو سرول کو کھلاؤ اور کوئی ہڑی نہ تو ڑو"۔

میمونی کہتے ہیں کہ ہم نے آپس میں مباحثہ کیا کہ کتنے دن کے بعد بچہ کا نام رکھا جائے تو اس پر ابو عبداللہ نے کہا کہ حفرت انس رضی اللہ عنہ سے مردی ہے کہ تیسرے دن نام رکھا جائے لیکن حضرت سمرہ کا قول ہے کہ ساتویں دن نام رکھنا چاہیے۔

### فصل (۳۵)

## ستخضرت صلی الله علیه وسلم کا نام اور کنیت کے متعلق سنت طیب

نبی کریم صلی اللہ علیہ و سلم سے ثابت ہے کہ آپ نے فرمایا '' اللہ تعالیٰ کے نزدیک سب سے ذلیل اس آدمی کا نام ہے جو اپنا نام ملک الاملاک رکھتا ہے حالا نکہ اللہ کے سوا کوئی بادشاہ نہیں ''۔

نیز آپ کا ارشاد ہے" اللہ تعالیٰ کو سب سے زیادہ محبوب نام عبداللہ اور عبد الرحمٰن ہیں اور سب سے سے حارث اور ہمام اور سب سے برے نام حرب و مرہ ہیں"۔

" آپ سے مروی ہے کہ آپ نے فرمایا " اپنے لڑکے کا نام بیار' رباح' نجیح'ا فلح نہ رکھو" کیونکہ تم ضرورت کے وقت دریافت کرد گے۔ کیاوہ ہے' اگر نہ ہوا تو جواب ہوگا۔ نہیں"۔

یہ بھی فابت ہے کہ آپ نے عاصیہ نام بدل کر جمیلہ رکھا 'حضرت جویریہ کا پہلے نام برہ تھا 'اس کو بدل کر آپ نے جویریہ کا پہلے نام برہ تھا 'اس کو بدل کر آپ نے جویریہ رکھ دیا 'حضرت زینب بنت ام سلمہ فرماتی ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ایسا نام (برہ) رکھنے سے منع کیا اور فرمایا کہ اپنے آپ کو پاکیزہ مت جناؤ' اللہ تعالیٰ تم میں سے نکوں کو خوب جانتا ہے۔

نیز آپ نے ابو الحکم کو بدل کر ابو شریح رکھ دیا اور اصرم کو بدل کر ذرعہ کر دیا اور سعد ابن المسیب کے دادا کا نام حزن ہے بدل کر سل رکھ دیا' تو انہوں نے انکار کیا' اور کہا کہ سل کو پیروں سے روندا جا تا ہے اور ذلیل کیا جا تا ہے تو آپ نے فرمایا نہیں 'اس سے خدمت لی جاتی ہے۔

ابوداؤد کا بیان ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے عاص 'عزیر' عتلہ 'شیطان' حکم' غراب' حباب' شہاب وغیرہ کے نام بدل دیئے اور شہاب کی جگہ مشام' حرب کی جگہ سلمہ اور مضطح کی جگہ منبعث نام رکھ دیئے اور زمین نحفرہ کی جگہ خفرہ کہا' شعب عنلالت کو شعب ہدایت رکھ دیا' اور بنو مغویہ کو بنو رشدہ کا نام رکھا۔

اساء چو نکہ معانی کے قالب ہوتے ہیں اور اس کی علامت ہوتے ہیں لنذا حکمت کا تقاضا یہ ہے کہ

ان دونوں کے درمیان ربط اور مناسبت ہو' ایبانہ ہو کہ دونوں ایک دوسرے کے لئے میسربے ربط اور اجنبی ہوں کیونکہ میر کے درمیان ربط اور اجنبی ہوں کے دنوں ایک دوسرے کے نام کا مسمی کی شخصیت پر ایک مخصوص اثر ہو تا ہے اور انسان اپنا ناموں کے حسن و جتح ' ذلت و عزت' لطافت و کثافت سے ضرور متاثر ہو تا ہے جیسا کہ کسی شاعرنے کہا ہے:

قُلَّ أَنْ بَصَرَتْ عَيْنَاكَ ذَا لَقَبِ إِلاَّ وَمَعْنَاهُ إِنْ فَكَرْتَ فِي لَقَبِهِ بَهِ اللَّهِ مَا يَا ال بهت كم اليا ہوگاكہ تمهارى نظر كسى لقب والے پر پڑے اور اس كا معنى اس كے لقب ميں نہ ہو بشر طَيكہ تم غور كرد-

خود نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم اچھے نام پند کرتے تھے اور اس کا تھم دیا کہ جب کوئی قاصد آپ کے پاس بھیجا جائے تو وہ اچھی شکل اور اچھے نام والا ہو' آپ نیند اور بیداری دونوں میں ناموں سے معانی کو اخذ کرتے تھے جیسا کہ آپ نے خواب میں دیکھا کہ آپ اور صحابہ کرام عقبہ بن رافع کے گھر میں ہیں اور ان کے پاس ابن طاب کی تر مجوریں حاضر کی گئیں تو آپ نے اس کی بیہ آویل فرمائی کہ دنیا میں سرخ روئی اور آخرت میں کامیابی مسلمانوں کے لئے ہے اور جو دین ان کے لئے پند فرمالیا ہے' وہ بار آور اور خوشگوار ہو چکا ہے۔

حدیدیہ کے دن سمیل بن عمرو کے آنے ہے آپ صلی اللہ علیہ دسلم نے اس کام میں سوات و
آسانی ہونے کی تاویل فرمائی۔ ایک دن آپ نے کچھ لوگوں سے بکری دو ہے کے لئے کہا 'چنانچہ ایک
ضحص کھڑا ہوا تو آپ نے دریافت کیا 'تمہارا نام کیا ہے' اس نے عرض کیا مرہ (تلخ)' آپ نے فرمایا بیٹھ
جاؤ' دو سرا شخص کھڑا ہوا' آپ نے اس سے پوچھا تو اس نے کہا کہ حرب' آپ نے فرمایا بیٹھ جاؤ' پھرایک
اور شخص اٹھا تو آپ نے نام پوچھا' اس نے عرض کیا یعیش (یعنی زندہ رہے)' آپ نے دودھ دو ہے کا
محم دیا'ای طرح آپ برے ناموں والی جگہوں اور وہاں سے گذرنے کو بھی ناپند فرماتے تھے۔

ایک دفعہ دو بہاڑوں کے درمیان گذر رہے تھ' ان کا نام دریافت فرمایا تو لوگوں نے بتایا" فاضح و مخزی" (ذلیل اور رسوا کرنے والا) ' توبیہ سن کر آپ نے راستہ بدل دیا۔

چونکہ اسم اور مسی کے مابین وہی ربط و مناسبت ہوتی ہے جو روح و جسم اور قالب و حقیقت کے درمیان ہو تا ہے' اس لئے عقل سلیم نام س کرمسی کی طرف منتقل ہو جاتی ہے جیسا کہ ایاس ابن معادیہ وغیرہ کے بارے میں مشہور ہے کہ کسی شخص کو دیکھ کر فرماتے تھے کہ اس کا نام فلاں فلال ہوگا اور یہ بات

غلط نه ہوتی تھی۔

ای طرح حفزت عمر رضی الله عنه نے ایک شخص سے نام دریافت فرمایا' اس نے عرض کیا' جمرہ (چنگاری) پوچھا باپ کا کیا نام ہے کہنے لگا'شماب (شعله) پھر آپ نے پوچھا تمہاری منزل کمال ہے' کہنے لگا ''حرۃ النار'' (آگ کی گرمی) مزید حفزت عمر رضی الله عنه نے پوچھا تمہاری رہائش کما ہے' جواب دیا ''ذات نفی'' (شعلہ والی جگہ میں) حضرت عمر رضی الله عنه نے بیہ سب من کر فرمایا کہ اچھا جاؤ تب تو تنہارا گھر جل بی گیا ہے' راوی کہتے ہیں کہ جب وہ اپنے گھر پہنچا تو واقعی اس کا گھر جل چکا تھا۔

جس طرح کہ نبی کریم صلّی اللہ علیہ وسلم نے سہیل کا نام من کر معاملہ کی سمولت کو سمجھا' آپ نے اپنی امت کو اچھے نام رکھنے کا تھکم دیا ہے اور فرمایا کہ انہیں قیامت کے دن ان بی ناموں سے پکار اجائیگا۔ آپی امت کو اچھے نام رکھنے کا تھکم دیا ہے اور فرمایا کہ انہیں قیامت کے دن ان بی ناموں سے پکار اجائیگا۔ آپ غور کریں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے ذونوں ناموں احمد و محمد سے ان کے اوصاف کا کس انداز سے اشتقاق ہوا' محمد کے لفظ میں صفات حمیدہ کی کثرت اور احمد میں دو سروں کی صفات سے افضلیت

اسی طرح آپ نے ابوالحکم کو ابو جہل کی کنیت دی اور اللہ تعالیٰ نے عبد العزی کو ابولہب سے مخاطب کیا' کیونکہ اس کا ٹھکانہ آگ کے شعلے تھے۔

جب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم مدینہ تشریف لائے تو اس کا نام یثرب تھا' آپ نے اس کا نام طیبہ رکھ دیا اور اس سے تشریب ( تخریب) کے معنی ختم ہوگئے۔

چونکہ اچھا نام اپنے مسمی کا مقتضی ہو تا ہے اس لئے آپ نے بعض عربوں سے فرمایا' اے بی عبداللہ' اللہ تعالی نے تمہارا اور تمہارے باپ کا نام اچھا رکھا' اس طرح آپ نے انہیں اللہ کی بندگی کی طرف ملایا۔

بدر کے موقع پر ان چھ ناموں پر غور کرو جن سے موسوم لوگ ایک دو سرے کے مقابلہ پر نکلے تھے'
ایک کا نام ولید تھا جس کا معنی ہے بچہ'اس سے ابتدائی کمزوری کا پتہ چلتا ہے' دو سرے کا نام تھا شبہ لعنی
بردھاپا'اس سے اخیر کی کمزوری ظاہر ہوتی ہے' تیسرے کا نام تھا عتبہ جو عتب بمعنی غصہ سے ماخوذ ہے' لعنی
اس نام سے موسوم شخص مورد عتاب ہوگا'اب مقابل کے ناموں پر غور کرویعنی علی' ابو عبیدہ اور حارث'
علی سے بلندی' ابو عبیدہ سے بندگی اور حارث سے آخرت کے لئے کوشش ثابت ہوتی ہے۔

اس وجہ سے اللہ تعالیٰ کے نزدیک اچھے نام وہی ہیں جن کے معنی اچھے ہوں' چو نکہ عبودیت اللہ کی

نظرمیں زیادہ محبوب ہے اس لئے اس کے ناموں میں سے اللہ اور رحمٰن کی طرف اس کی اضافت "القادر و القاہر" کی طرف اس کی اضافت "القادر و القاہر" کی طرف اضافت سے زیادہ محبوب ہے کیونکہ بندے اور رب کے درمیان جو تعلق ہے 'وہ رحمت خالص کا ہے 'اس کی رحمت سے بندے کا وجود و کمال ہے اور جس مقصد کے لئے اسے پیدا کیا ہے 'وہ یہ ہے کہ بندہ محبت 'خوف اور امید کے ساتھ اللہ کی بندگی کرے۔

چو تکہ ہربندہ ارادہ سے حرکت کرتا ہے اور ارادہ کی ابتداء قصد سے ہوتی ہے ' پھرارادے کے نتیجہ میں محنت اور کمائی ہوتی ہے 'اس لئے سب سے سچا نام حارث اور ہمام ہے 'اس طرح چو تکہ سچی ملکیت اور بادشاہت صرف اللہ تعالی کے لئے زیبا ہے اس لئے اس کے زدیک سب سے اچھا نام ملک الملوک 'سلطان السلاطین ہے کیو تکہ اللہ تعالیٰ کے علادہ کسی کے اندریہ وصف نہیں 'اس لئے اس نام سے کسی کو موسوم کرتا باطل ہوگا' اللہ تعالیٰ باطل کو پند نہیں کرتا' بعض لوگوں نے قاضی القضاۃ کو بھی اس تھم میں شخار کیا ہے اور سید الناس کے نام سے بھی کسی کو موسوم کرتا اسی قبیل سے ہے'کیونکہ یہ وصف نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے علادہ کسی اور کے لئے زیبا نہیں۔

چونکہ حرب (لڑائی) اور مرارہ (تلخی) کا مسمی مزاج و طبیعت کو ناگوار ہے اس لئے سب سے فتیج و ناپند نام حرب اور مرہ سمجھا گیا ہے اور بہی تھم حنظلہ اور حزن وغیرہ ناموں کا بھی ہے۔

جب کہ انبیاء کرام علیم السلام کے اخلاق سب سے زیادہ اعلی و احسن ہوتے ہیں اور ان کے نام بھی ایسے و بہترین ہوتے ہیں 'اس لئے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی امت کو تھم دیا کہ انبیاء کرام کے نام رکھا کریں 'جیسا کہ سنن ابو داؤد اور نسائی نے روایت کیا ہے کہ ''انبیاء علیم السلام کے ناموں پر ایٹ نام رکھو''۔

اگر اس میں کوئی دو سرا فائدہ نہ بھی ہو پھر بھی ان کے ناموں کی وجہ سے ان سے تعلق قائم رہتا ہے اور نام کی تکرار سے ان کی یاد آزہ ہوتی رہتی ہے' اس سے ان کے صفات حسنہ و اخلاق حمیدہ سے متصف ہونے کا جذبہ بیدا ہو تا ہے۔

لڑکے کا نام ''لیار'' وغیرہ رکھنے کی ممانعت ہے تو اس کا سبب دو سرا ہے جس کی طرف حدیث میں اشارہ کیا گیا ہے ''لیعنی جب اس کے متعلق دریافت کردگے کہ وہ وہاں ہے تو تم کہو گے نہیں'' خدا جانے میں گڑا حدیث کے الفاظ ہیں یا اس میں اضافہ کر دیا گیا ہے۔

حاصل میہ کہ اس طرح کے نام بدفالی پیدا کر سکتے ہیں 'اس لئے محن انسانیت صلی اللہ علیہ وسلم

نے جو کہ اپنی امت کے غیر معمولی خیر خواہ تھ' بربنائے رحمت و مصلحت یہ چاہا کہ ان اسباب سے محفوظ رکھا جائے جو ناگوار چیز کو سننے یا اس کے وقوع پذیر ہونے کو ضروری بنادیں' اس کے ساتھ اس کا بھی امکان ہے کہ نام اپنے بر عکس معنی کا مسمی بن جائے جیسے بیارا لیے محف کا نام ہو جائے جو سراسر مشکلات کا باعث ہویا نجیح (کامیاب) ایسے آدمی کا نام ہو جو بھی کامیاب نہ ہو تا ہو' یا رباح (منافع) ایسے آدمی کا نام ہو جو ہمیں فلط ہوگی اوراللہ تعالی کی طرف غلط ہوگی اوراللہ تعالی کی طرف بھط انتساب ہوگا۔

مزید بیہ کہ ایسے شخص سے لوگ نام کی طرح حسن سلوک کی توقع رکھیں گے اور اگر وہ ایسانہ کرسکا تو پھروہ برابھلا کہیں گے'جیسا کہ کسی شاعرنے کہا ہے:

سَمَّوكَ مِنْ جَهْلِهِمْ سَدِيْداً وَالله مَا فِيْكَ مِنْ سَدَادِ لوگوں نے جمالت سے تمہارا نام درست رکھ دیا ہے 'حالا نکہ بخدا تمہارے اندر کوئی در شکی نہیں۔

ہیں صورت اس وقت ہوتی ہے جب کسی کی الیم تعریف کی جائے جو در حقیقت اس کے لئے ندمت اور لوگوں کی نظر میں ہے و قعتی کا سبب بن جائے 'شلا اگر تعریف میں الیمی باتیں ممدوح کی طرف منسوب کی جائیں جو اس میں موجود نمیں تو سننے والے انہی صفات کا اس سے مطالبہ کریں گے اور اس کو ان صفات کا حامل مانیں گے لیکن جب تجربہ کے بعد وہ اوصاف نہیں ملیں گے تو ممدوح کی وقعت ان کے دلول سے نکل جائے گی اور خود مدح ندمت کی شکل اختیار کرے گی 'اگر ایسے مخص کو بغیر تعریف کے چھوڑ دیا جائے تو ذکورہ خرائی لازم نہیں آئے گی۔

اس میں ایک خرابی یہ بھی ہے کہ ایسی تعریف من کر انسان کو اپنی پاکی اور برتری کا احساس ہو جاتا ہے 'اسی وجہ سے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے برہ' رشید' مطبع' طائع وغیرہ جیسے نام رکھنے سے منع فرمایا ہے' اور کفار کا اس طرح کا نام ہر گزنہ رکھنا چاہیے اور نہ ان جیسے ناموں سے انہیں پکار تا چاہیے۔
کنیت رکھنا دراصل ایک طرح سے تعظیم و تحریم کی چیز ہے' نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت صبیب کو ابو سیحی اور حضرت علی رضی اللہ عنہ کو ابو تراب کی کنیت مرحمت فرمائی اور حضرت انس ابن مالک کے بھائی جبکہ ابھی چھوٹے ہی تھے' انہیں ابو عمیر کی کنیت عطائی۔

نیز نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی عادت طیبہ یہ تھی کہ آپ صاحب اولاد اور بے اولاد سب کو کنیت

عطا کرتے تھے اور ابوالقاسم کے علاوہ آپ سے ثابت نہیں کہ آپ نے کسی کنیت سے منع فرمایا ہو۔

لیکن اس سلسلہ میں علاء میں اختلاف ہے ' بعض لوگوں کا قول ہے کہ کسی کی یہ کنیت رکھنا جائز منیں ' بعض لوگوں کا خیال ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے نام کے ساتھ یہ کنیت جائز منیں ' اس کی تائید میں ایک حدیث وارد ہے جے امام ترفری نے صحیح کہا ہے ' تیسرا قول یہ ہے کہ دونوں میں جمع کرنا جائز ہے کیونکہ حضرت علی رضی اللہ عنہ کی ایک حدیث میں فہ کور ہے کہ انہوں نے کہا کہ میں نے عرض کیا یا رسول اللہ اگر آپ (صلی اللہ علیہ وسلم) کے بعد میرے گھر میں کوئی لڑکا پیدا ہوا تو میں آپ کا نام اور آپ کی کنیت رکھوں گا آپ نے فرمایا 'ٹھیک ہے ' امام ترفری نے اس حدیث کو صحیح بتایا ہے۔ چو تھا قول یہ ہے کہ آپ کی حیات طیبہ میں آپ کی کنیت رکھنا ممنوع ہے اور وفات کے بعد جائز ہے۔

صنیح مسلک میہ ہے کہ آپ کا نام رکھنا جائز ہے اور آپ کی کنیت اختیار کرنا ممنوع ہے' اور آپ کی زندگی میں آپ کی کنیت اختیار کرنے کی ممانعت زیادہ شدید تھی اور اس طرح نام و کنیت دونوں اختیار کرنے کی ممانعت ہے۔

ح**صرت علی رمنی اللہ عنہ کی مذکور حدیث کی صحت میں عل**اء نے کلام کیا ہے اور امام ترمذی کی ان حد ۔ شوں میں سے ہے جن کی تصحیح میں تساہلی ہر تا گیا ہے۔

پھر حضرت علی رضی اللہ عنہ کا قول ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے انہیں رخصت دی تھی' جس کا معنی سے ہے کہ دو سروں کے حق میں ممانعت بدستور باقی ہے۔ رہی حضرت عائشہ رضی اللہ عنها کی حدیث کہ "کس چیز نے میرا نام حلال اور کنیت حرام کی ہے" تو یہ حدیث غیر معیاری ہے' اس سے حدیث صحیح کا مقابلہ نہیں کیا جا سکتا۔

نیزسلف کی ایک جماعت نے "ابو عیسی" کنیت رکھنے کو مکرہ بتایا ہے اور دو سروں نے اسے جائز قرار دیا ہے۔ ابوداؤد نے زید بن اسلم سے روایت کیا ہے کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے اپنے ایک لڑکے کو مارا جو کہ ابو عیسی کنیت اختیار کی تو حضرت عمر نے مارا جو کہ ابو عیسی کنیت اختیار کی تو حضرت عمر نے فرمایا کہ کیا تھے اتنا کافی نہیں کہ تم ابو عبداللہ کنیت اختیار کر لو تو انہوں نے عرض کیا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے تمام اللہ علیہ وسلم کے تمام کی کئیت سے یاد کئے جاتے تھے اور جمیں اپنا انجام معلوم نہیں 'چروفات تک بھیشہ ابو عبداللہ ہی کی کئیت سے یاد کئے جاتے تھے۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے انگور کو ''کرم'' کہنے سے منع کیا اور فرمایا کہ کرم تو مومن کا دل ہو تا ہے چو نکہ لفظ کرم کثرت خیرو برکت پر دلالت کر تا ہے' للذا ایسے امور خیر کا زیادہ مستحق مومن کا قلب ہی ہو سکتا ہے نہ کہ انگور کا درخت۔

رسول الله صلی الله علیه وسلم نے ایک دفعہ فرمایا "دیماتیوں کے نام تمهاری نمازوں پر غالب نه آ جائیں ' دیکھو اس کا نام عشاء ہے لیکن وہ لوگ عتمہ کتے ہیں۔ ایک دوسری حدیث میں آپ نے فرمایا "اگر انہیں معلوم ہو آکہ عتمہ (عشاء) اور صبح کی نماز میں کس قدر اجر و ثواب ہے تو تھیٹتے ہوئے حاضر ہوتے"۔

لین صحح بات یہ ہے کہ عتمہ کالفظ مطلقا استعال کرنے سے منع نہیں فرمایا بلکہ عشاء کا نام چھوڑ کر اسے افتیار کرنے سے منع فرمایا اور ایبا اس نام کی محافظت کے خیال سے کیا کیونکہ اللہ تعالی نے اپنی کتاب میں اس نماز کو اس نام سے موسوم کیا ہے 'لازا اسے نہ چھوڑا جائے اور اس پر دو سرے اساء عالب نہ کر دیئے جائیں 'جس طرح متا فرین نے جدید اصطلاحات و الفاظ کو قدیم الفاظ پر چسپال کردئے ہیں 'جس کی وجہ سے اس قدر جمالت اور فسادو انتشار بیدا ہوا کہ جس کا علم صرف اللہ تعالی ہی کو ہے۔ اس طرح ان چیزوں کے مقدم کرنے پر آپ کی محافظت کا معالمہ ہے جنہیں اللہ تعالی نے مقدم کیا ہے 'مثلا بقر عید میں آپ نے پہلے نماز پڑھی پھر قربانی کی 'اعضاء وضو کو دھونے میں پہلے چرو پھر دونوں ہے 'مثلا بقر عید میں آپ نے پہلے نماز پڑھی پھر قربانی کی 'اعضاء وضو کو دھونے میں پہلے چرو پھر دونوں کا خرج سرکا مسح کیا 'پھر دونوں پیر'اس طرح صدقہ فطرنماز سے پہلے ادا کیا کیونکہ آیت میں پہلے صدقہ بی کا ذکر ہے۔ ارشاد باری تعالی ہے :

﴿ فَذَ أَفَلَحَ مَن تَزَيَّكَ ٥ وَذَكَرَ أَسْدَ رَبِّهِ وَصَلَّى ﴾ [الأعلى: ١٥،١٤] كامياب ہوا وہ جسنے پاكی حاصل كی اور اپنے رب كوياد كيا پھرنماز پڑھی۔

## فصل (۳۲)

# آتخضرت صلى الله عليه وسلم كاانداز بيان اور تُفتَكُو كا طريقنه

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم گفتگو اور تقریر کے لئے بہترین اور لطیف ترین الفاظ استعمال کرتے تھے' فخش گوئی اور ترش ردئی اختیار نہیں کرتے تھے' سخت مزاج اور تند مزاج لوگوں کے انداز بیان سے بعید تھے 'گفتگو کے دوران چیختے اور چلاتے نہیں تھے۔

کسی اچھے لفظ کو نااہل مخص کے لئے اور کسی ناپندیدہ لفظ کو اچھے مخص کے لئے استعال نہیں فرماتے تھے۔ چنانچہ منافق کے لئے سید اور انگور کے لئے کرم اور ابوجہل کے لئے ابوالحکم کنے سے منع فرمایا 'اسی طرح آپ نے ایک صحابی ابوالحکم کا نام بدل کر ابو شریح رکھ دیا اور فرمایا کہ '' تھم تو اللہ تعالی ہے اور اس سے سارے فیصلے ہیں''۔

اس طرح آپ نے اس سے منع کیا کہ غلام اپنے آقا کو رنی کمہ کرنگارے اور آقا اے اپنا بندہ کے' کسی نے آپ کے سامنے طبیب ہونے کا دعوی کیا تو آپ نے فرمایا کہ "تم تو رفیق ہو' طبیب تو پیدا کرنے والی ذات ہے"۔

جامل لوگ بعض فطری و قدرتی چیزوں کے جاننے والے کافروں کو حکیم کہتے ہیں حالا نکہ حکیم صرف اللہ جل شانہ کی ذات پاک ہے جبکہ کافر کا کتات کی سب سے زیادہ احمق مخلوق ہے۔

ای طرح آپ نے ایک خطیب ہے جس نے کہا تھا کہ جو اللہ اور اس کے رسول کی نافرمانی کرے وہ ممراہ ہے تو آپ نے فرمایا کہ "میہ مت کہو کہ جس محراہ ہے تو آپ نے فرمایا کہ "میہ مت کہو کہ جس طرح اللہ چاہے اور فلال بھی چاہے"۔

ای قبیل سے ان حضرات کا قول ہے کہ جو شرک سے پر بیز نمیں کرتے اور کہتے ہیں اُنَابِاللهِ وَبِكَ مِی اللهِ وَبِكَ مِی اللهِ وَبِکَ مِی تمماری اور الله کی کفایت ہوں' میں الله سے اور تم ہوں' میں نہیں کہ مجھے اللہ پر اور تم پر بھروسہ ہے 'بیہ میرے لئے اللہ اور تم پر بھروسہ ہے 'بیہ

الله كى اور تهمارى طرف سے ہے 'تهمارى اور الله كى قتم 'اس طرح كے جملوں ميں چو نكه كينے والا الله كاساجھى بنا ديتا ہے اس لئے ان كى ممانعت اور قباحت مَاشاءَ الله و وَشفَتُ والے جملے سے بردہ جاتی ہے۔
البتہ اگر كوئى يوں كي د ميں الله سے ہوں اور پھرتم ميں سے ہوں "يا "جو الله چاہے اور پھرتم چاہو" تو اس ميں كوئى قباحت نہيں ہوگى 'جيسا كہ تين اشخاص كے واقعہ والى حديث ميں بيہ جملہ وارد ہے د اس ميں كوئى قباحت نہيں ہوگى 'جيسا كہ تين اشخاص كے واقعہ والى حديث ميں بيہ جملہ وارد ہے «ممرے لئے آج الله كے پھرتمهارے علاوہ كوئى سمارا نہيں "۔

رہا فدمت والے الفاظ کا ان لوگوں کے حق میں استعال کرنا جو ان کے اہل نہیں تو اس کی مثالیں ورج ذیل ہیں۔ کوئی مخص زمانہ کو گالی نہ دے کیونکہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے زمانہ کو گالی دینے سے منع کیا ہے اور فرمایا ہے کہ "اللہ ہی زمانہ ہے" ایسا کرنے میں تین خرابیاں ہیں :

اول سے کہ غیر مستحق کو گالی دی' دوم سے کہ اس کا گالی دینا شرک کو متنمین ہے کیونکہ اس نے فاکدہ رساں اور ضرر رساں سمجھ کر گالی دی ہے اور سے کہ زمانہ ظالم ہے' جیسا کہ بہت سے شاعروں نے اشعار میں زمانہ کو برابھلا کہا ہے اور بہت سے جاہل تو اعلانیہ طور پر زمانہ کو لعنت و ملامت کرتے ہیں' سوم سے کہ بدکلامی اور گالی ان کاموں کے کرنے والوں پر واقع ہوتی ہے جن سے انسان تاراض ہوتا ہے حالا نکہ اگر اللہ تعالی لوگوں کی خواہشات کی بیروی کرے تو زمین و آسان میں فساد بیدا ہو جائے' اور حالات جب ان کے مساعد و موافق ہو جاتے ہیں تو ہی لوگ زمانہ کی تعریف شروع کردیتے ہیں۔

اسی قبیل سے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے کہ "تم میں سے کوئی یہ نہ کیے کہ شیطان ہلاک ہو کیونکہ یہ سن کرشیطان پھولے نہیں ساتا اور تکبر میں کہنے لگتا ہے کہ میں نے اپنی طاقت سے بندہ کو زیر کرلیا ہے بلکہ یوں کہا کرو"بسم اللہ"اس سے وہ مکھی کی طرح چھوٹا اور حقیر ہموجا تا ہے"۔

اس طرح ایک دو سری حدیث میں ہے کہ "بندہ جب شیطان پر لعنت کرتا ہے تو وہ کہتا ہے تو ایک ملعون پر لعنت کر رہا ہے" نیز اللہ تعالیٰ شیطان کو رسوا کرے اللہ شیطان کا منہ کالا کرے وغیرہ جیسے کلمات بھی اس قبیل سے تعلق رکھتے ہیں 'ان سب سے وہ خوش ہو تا ہے اور کہتا ہے کہ بنی آدم کو معلوم ہو گیا کہ میں نے اسے اپنی قوت سے نقصان پنچایا ہے 'اور سے جملے اسے اور زیادہ سرکش بنا دیتے ہیں اور ذرا بھی فائدہ بخش نہیں ہوتے۔

چنانچہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ جس پر شیطان کا اثر ہووہ اللہ کا ذکر کرے اور اس کا نام لے اور شیطان کے اس کا نام لے اور شیطان سے اللہ تعالیٰ کی پناہ چاہے 'یہ چیز اس کے لئے فائدہ مندہے اور شیطان کے

غصه کو مزید بھڑکانے والی ہے۔

نیز نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے کسی کو یہ بھی کہنے سے منع فرمایا کہ "میرانفس خبیث ہو گیا" آپ نے فرمایا کہ "میرانفس سخت ہو گیا" کہنا چاہیے ' دونوں جملوں کے معنی ایک ہی ہیں یعنی طبیعت و عادت میں خرابی پیدا ہونا'لیکن خبیث کالفظ برا اور بھدا ہے اس لئے اس کے استعال کو ناپسند فرمایا۔

سنی معالمہ یا موقع کے ہاتھ سے نکل جانے پر "کاش کہ میں یوں کر نا اور یوں نہ کر تا" کئے سے بھی آپ نے منع کیا ہے اور فرمایا ہے کہ اس سے شیطان کا کام آسان ہو تا ہے 'اس کی جگہ اس سے زیادہ نفع بخش کلمہ کی تعلیم دی "بیر اللہ کا فیصلہ تھا اور اللہ نے جو چاہا کیا"۔

انسان کا بیہ کمنا کہ اگر میں نے ایسا ایسا کیا ہوتا تو فلاں موقع نہ کھوتا'یا جس مشکل میں پھنس گیا ہوں نہ پھنستا' بیہ ایسی ہاتیں ہیں جن کا کوئی فائدہ نہیں' کیونکہ جو چیز گذر چکی ہے پھردوہارہ نہیں لوٹ سکتی' اور اگر مگرسے لغزش کی تلافی نہیں ہو سکتی۔

انسان کے اندر یہ بات چھپی ہوتی ہے کہ اگر اس کے مرضی و منط کے مطابق کام ہو جا آبا تو قضاء اللی کے خلاف ہو آبا حالا نکہ نوشتہ تقدیر کے خلاف کسی کام کا ہونا ناممکن ہے اور اس کی یہ سوچ انتمائی جھوٹی' نادانی اور ناممکنات پر مبنی ہے' اور اگر اس سے تقدیر کی تکذیب نہ بھی لازم آئے تو کم از کم اگر مگر سے اس کی مخالفت کا ارتکاب ضرور لازم آئے گا۔

اگریہ کما جائے کہ اس طرح کے کلام میں جن اسبب کی تمنا کرتا ہے وہ بھی تو نوشتہ تقدیر ہی میں داخل ہے؟ تو اس کا جواب یہ ہوگا کہ یہ صحیح ہے، لیکن اس کا فاکدہ تابہندیدہ مقدر کے واقع ہونے سے پہلے ہو سکتا ہے، اگر وہ واقع ہو جائے تو اسے رو کنایا ہاکا کرتا ممکن نہیں، بلکہ بندے کا کام یہ ہونا چاہیے کہ اس فعل کا سامنا کرے جس سے اس واقع چیز کو دور کر سکتا ہویا اس کے اثر کو کم کر سکتا ہو، جس صورت کے واقع ہونے کا امکان نہیں، اس کی تمنا ہے کوئی فائدہ نہیں، ایبا کرنا محض عاجزی ہے، اور اللہ تعالی عاجزی پر عتاب کرتا ہے اور ہوشمندی کو پند کرتا ہے، اس کی صورت یہ ہے کہ انسان اسباب کو استعال کرے 'انہی سے خیر کا دروازہ کھکتا ہے اور عاجزی شیطان کو دخل اندازی کا موقع دیتی ہے گویا یہ بندہ فائدہ مند اعمال سے عاجز آگیا اور باطل امیدوں کے انظار میں بیٹھ گیا ہے، اس وجہ سے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ان دونوں سے پناہ ما تی ہے کیوں کہ ان دونوں میں برائی کی جڑ ہے اور انہی سے غم و رنج، بخل، وسلم نے ان دونوں سے چیزوں کا مصدر عاجزی اور خش بردئی، مغلوبیت جیسے حالات و صفات پیدا ہوتے ہیں، چنانچہ ان سب چیزوں کا مصدر عاجزی اور خش بردئی، مغلوبیت جیسے حالات و صفات پیدا ہوتے ہیں، چنانچہ ان سب چیزوں کا مصدر عاجزی اور خش بردئی، مغلوبیت جیسے حالات و صفات پیدا ہوتے ہیں، چنانچہ ان سب چیزوں کا مصدر عاجزی اور خش بردئی، مغلوبیت جیسے حالات و صفات پیدا ہوتے ہیں، چنانچہ ان سب چیزوں کا مصدر عاجزی اور

کسل مندی ہے اور کلمہ "اگر مگر"اس کی علامت ہے۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ کلمہ "اگر" شیطان کی کنجی ہے ایسی تمنائیں کرنے والا شخص سب سے زیادہ لاچار اور مفلس ہو تا ہے اور ہر گناہ کی جڑ عاجزی ہی ہے "کیونکہ بندہ جب طاعات کے اسباب اور گناہوں سے نیچنے کے اسباب سے عاجز ہو جاتا ہے جو اسے گناہوں سے روکیں "تو بسر حال وہ گناہوں میں ڈوب جاتا ہے۔

ایک حدیث کے مطابق نبی کریم صلی الله علیه وسلم نے شرکی اصل اس کی شاخوں 'اس کی ابتداء و انتجاء اور اس کے منبع و مصدر کا اعاطہ کرکے' جو کہ آٹھ خصلتوں پر مشتمل ہے' سعے پناہ ما گئی ہے' جن میں ہردو خصلتیں ایک ساتھ ہوتی ہیں اور وہ اس طرح وارد ہوئی ہیں اَعُوْ ذُبِكَ مِنَ الْهَمَّ وَ الْحَزَنِ مِيں تيری پناہ چاہتا ہوں رنج وغم ہے۔

یہ دونوں وصف ایک ساتھ ہوتے ہیں کیونکہ دل پر جو ناپندید گی طاری ہوتی ہے 'اس کا سب یا تو کوئی گزشتہ امر ہو تاہے جس سے حزن پیدا ہو تاہے 'یا مستقبل میں متوقع امر جس سے ھم یعنی رنج پیدا ہو تاہے 'اور یہ دونول چیزیں عاجزی کی دلیل ہیں۔

جو چیز گذر چکی ہے وہ غم سے دور نہیں ہو سکتی بلکہ اس کی تلافی ' رضا ،تفضاء حمد باری' صبر جمیل اور ایمان بالقدر سے ہو سکتی ہے اور ریہ کھکر کہ " یہ اللہ کا فیصلہ ہے' اللہ نے جو چاہا کیا"۔

اسی طرح جو چیزیں مستقبل میں ہونے والی ہیں 'انہیں البھن اور رنج وغم کے ذریعے دور نہیں کیا جا سکتا'اگر اس کو روکنے کی تدبیر ہو تو پھرعاجز نہیں بنتا چاہیے اور اگر تدبیر نہ ہو تو گریہ و زاری اور پریشانی کا اظهار نہیں کرنا چاہیے بلکہ توحید' توکل اور رضائے اللی کے سمارے برداشت کرنا چاہیے۔

رنج وغم سے انسان کاعزم کرور ہو تا ہے' دل میں سستی پیدا ہوتی ہے' یہ دونوں اوصاف بندے کو منفعت بخش کام سے روک دیتے ہیں' ان کی حیثیت انسان کی پشت پر بھاری بوجھ کی سی ہے۔

خدائے عزیز و حکیم کی ہے حکمت ہے کہ اس نے ان چیزوں کو اپنی ذات سے اعراض کرنے والے دلوں پر مسلط کیا تاکہ بہت می تافرہانیوں سے اسے روک سکیں 'ایسے دلوں کی اس قید کا سلسلہ توحید کی فضا میں پہنچنے اور اللہ تعالی کی طرف متوجہ ہونے تک جاری رہتا ہے 'اس قید سے دل کے چھٹکارے کا صرف میں ذریعہ ہے 'اللہ تعالیٰ کے بغیریہ مقصود حاصل نہیں ہو سکتا' اس تک پہنچنے کے لئے اس کی قدرت کا سمارالینا ضروری ہے 'اس کے علادہ اور کوئی اس سلسلہ میں رہنمائی نہیں کر سکتا۔

بندے کو اللہ تعالی جس مقام میں رکھتا ہے تو حمد اور اس کی حکمت کے سبب بندے کو اس میں مقیم رکھتا ہے بندے کا کوئی حق اللہ تعالی اس سے روکتا نہیں اور جو روکتا ہے تو اس لئے روکتا ہے کہ بندہ اس کی محبوب چیزوں کو اس کی طرف وسلہ بنا کر پنچ 'چراللہ تعالی اسے وے 'اسے اپی طرف لوٹانے کے لئے روکتا ہے 'عزت دینے کے لئے اپنے سامنے ذلیل کرا تا ہے 'اپنا مختاج بنا کر غنی بنا تا ہے 'اپنے سامنے اکسار کے ذریعہ اسے قوی بنا تا ہے 'ہر طرف سے معزول کرکے بہترین ولایت دیتا ہے 'اپنی قدرت میں حکمت اور عزت و غلبہ میں رحمت کا مشاہدہ کرا تا ہے 'اس کا روکنا عطیہ کا پیش خیمہ ہے 'اس کی سزا تا ہے تا ہی طرف ہے اور اللہ تعالی اپنی آدیب ہے وشمنوں کو مسلط کرنا اللہ تعالی کی طرف لے جانے والے کی طرح ہے اور اللہ تعالی اپنی انعالی سے انعالی تا ہے کہ کمال پر اپنے رسول بھیج 'ارشاد باری تعالی ہے انعالی اپنی دور بے میں باتا ہے اور یہ بھی جانا ہے کہ کمال پر اپنے رسول بھیج 'ارشاد باری تعالی ہے

﴿ وَكَنَالِكَ فَتَنَا بَعْضَهُم بِبَعْضِ لِيَقُولُواْ أَهَا وُلَاّ مِنَ اللَّهُ عَلَيْهِم مِنْ بَيْنِنَا ۖ أَلَيْسَ اللَّهُ لِإِنَّا اللَّهُ عَلَيْهِم مِنْ بَيْنِنَا ۗ أَلَيْسَ اللَّهُ لِإِنَّا اللَّهُ عَلَيْهِم مِنْ بَيْنِنَا ۗ أَلَيْسَ اللَّهُ لِأَعْلَمَ بِاللَّهُ عَلَيْهِم مِنْ بَيْنِنَا ۗ أَلَيْسَ اللَّهُ لِمَا عَلَيْهِم مِنْ بَيْنِنَا ۗ أَلَيْسَ اللَّهُ لِمَا عَلَيْهِم مِنْ بَيْنِنَا ۗ أَلَيْسَ اللَّهُ لَا عَلَيْهِم مِنْ اللَّهُ عَلَيْهِم مِنْ بَيْنِنَا ۗ أَلَيْسَ اللَّهُ لَا مَا عَلَيْهِم مِنْ بَيْنِنَا ۗ أَلَيْسَ اللَّهُ لَا عَلَيْهِم مِنْ اللَّهُ عَلَيْهِم مِنْ بَيْنِينَا ۗ أَلَيْسَ اللَّهُ لَا عَلَيْهِم مِنْ اللَّهُ عَلْهُم مِنْ اللَّهُ عَلَيْهِم مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُ مَا أَلْمُ اللَّهُ عَلَيْهِم مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهِم مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ أَلْمُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ مِنْ اللَّهُ عَلَيْمُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ أَلُولُوا اللَّهُ عَلَيْكُمْ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ أَلُولُوا اللَّهِ عَلَيْكُمْ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ مِنْ اللَّهِ عَلَيْكُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ مِنْ اللَّهِ عَلَيْكُمْ مِنْ اللَّهِ عَلَيْكُمْ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ مِنْ الْمُنْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ مِنْ اللَّهِ عَلَيْكُوا مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ مِنْ اللَّهِ عَلَيْكُمْ مِنْ اللَّهِ عَلَيْكُمْ مِنْ الْمُعْلِقِيلُولُوا اللَّهُ عَلَيْكُمْ مِنْ اللَّهِ عَلَيْكُولُوا اللَّهِ عَلَيْكُمْ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ مِنْ الْمُعْلَقِيلُ

اس طرح ہم نے آزمایا بعض کو بعض کے ذریعہ ٹاکہ وہ یہ کہیں 'کیا بھی لوگ ہیں جن پر ہمارے پچالٹد نے احسان کیا ہے'کیا اللہ شکر گذاروں کو جانتا نہیں۔

الله تعالی تخصیص کے مقام کو خوب جانتا ہے' نہ دینے سے اگر کوئی شخص الله کا محتاج بن جائے تو یہ محرومی اس کے حق میں عطیہ ہے اور اگر کوئی شخص عطیہ کے سبب اس سے اعراض کرے تو یہ محرومی ہے' الله تعالیٰ ہم سے استقامت کا طالب ہے اور یہ کہ ہم اس کا راستہ اپنائیں اور اس نے ہم کو یہ بتایا ہے کہ یہ مقصد بغیراس کی مشیت و مدد کے حاصل نہیں ہو سکتا' ارشاد باری ہے کہ :

﴿ وَمَا تَشَآ أَوْنَ إِلَّا أَن يَشَآ ءَ اللَّهُ رَبُّ الْعَلَمِينَ ﴾ [التكوير: ٢٩] تمارا جامنا الله رب العزت كے جانبے كے بغیر نمیں ہے۔

پس آگر بندے کے ساتھ ایک دو سری روح ہوجس کا اس کی روح سے وہی تعلق ہوجواس روح کا اس کے بدن ہے اور روح کے ذریعہ ارادہ اللی بندے سے چاہے کہ وہ کوئی فعل انجام دے تو بھی بندہ انجام نہیں وے سکتا ورنہ اس کا محل عطیہ کے قابل نہیں اور اس کے ساتھ ایسا کوئی پیانہ نہیں جس منجس مطیہ رکھا جائے اور جو بھی بغیر پیانہ کے آئے گا محروم لوٹے گا کیں اسے صرف خود کو ملامت کرنا علیہ وسلم نے رنج وغم سے پناہ ما تگ ہے اور یہ دونوں ایک

دوسرے کے ساتھی ہیں' اسی طرح آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے عاجزی اور سل مندی سے پناہ ما گئی ہے'
اور یہ دونوں بھی باہم دیگرے ساتھی ہیں' کیونکہ بندے کی کامیابی اور اس کے عروج و کمال کا حاصل نہ
ہونا یا تو عدم قدرت و استطاعت سے ہو تا ہے اور اس کو عاجزی کہتے ہیں' اور یا قدرت و استطاعت تو ہوگ
لیکن بندے کے اندر اس کے حصول کی طلب و تڑب نہ ہوگی' اسی کو کسل مندی اور سستی کہتے ہیں۔
ان دونوں اوصاف سے ہر طرح کی بھلائی ضائع ہو جاتی ہے اور برائی پیدا ہوتی ہے' اس برائی کا ایک
پہلویہ ہے کہ انسان اپنے بدن سے نفع اندوز نہیں ہو تا'جے بزدلی کہتے ہیں اور اسی طرح اپنے مال سے نفع

اندوز نہیں ہو تا جے بخل کہتے ہیں' چنانچہ اس کی وجہ سے دو طرح کی مغلوبیت مسلط ہو جاتی ہے' ایک کسی کے حق کا غلبہ اور بیہ تمام مفاسد کے حق کا غلبہ جے غلبہ دین کہتے ہیں' دو سرے باطل کے باعث غلبہ لینی انسانوں کا غلبہ' اور بیہ تمام مفاسد

عاجزی اور تسل اور سستی کا نتیجه ہیں۔

یکی مفہوم نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی اس صحح حدیث کا ہے جس میں آپ نے اس شخص کے لئے جس کے خلاف فیصلہ ہوا تو یہ کما «حَسْبِیَ اللهُ وَنِعْمَ الْوَکِیْلُ» آپ نے فرمایا: اللہ تعالی عاجزی پر سرزنش کرتا ہے اور تمہیں عقل و شعور سے کام لینا چاہیے 'پھر بھی اگر کوئی امر تم پر غالب آ جائے تو «حَسْبِیَ اللهُ وَنِعْمَ الْوَکِیْلُ» کمو'اس شخص نے تھک ہار کریہ کلمہ پڑھا تھا اور ذرا بھی عقل و شعور سے کام نہیں لیا تھا'اگر عقل مندی سے کام لیتا تو فیصلہ اس کے موافق ہوتا عالا نکہ اگر ان اسباب کو ہوشمندی سے بروئے کار لا تا اور پھر بھی مغلوب ہوجا تا'اس صورت میں یہ جملہ وا تعتہ اپنے مقام پر موضندی سے بروئے کار لا تا اور پھر بھی مغلوب ہوجا تا'اس صورت میں یہ جملہ وا تعتہ اپنے مقام پر درست ہوتا جیسے حضرت ابراہیم علیہ السلام نے تمام مامور بہ اسباب کو اختیار کیا'کی کو ترک نہیں کیا اور نہیں آگ میں ڈال دیا تو انہوں نے اس عالت اور نہیں آگ میں ڈال دیا تو انہوں نے اس عالت مقتضی ظاہر ہوا۔

اس طرح جب رسول الله صلى الله عليه وسلم اور صحابه كرام سے احد كے دن ميه كما كياكه:

﴿ إِنَّ ٱلنَّاسَ قَدَّ جَمَعُوا لَكُمْ ﴾ [آل عمران: ١٧٣]

لوگوں نے تمہارے لئے جمع کرلیا ہے۔

ان لوگوں نے بوری تیاری کرکے دشمن کے مقابلے کے لئے نکلے' پھرندکورہ کلمہ کما اور اس نے اپنا پورا اثر دکھایا' اسی وجہ ہے اللہ تعالیٰ نے فرمایا : ﴿ وَمَن يَتَّقِ ٱللَّهَ يَجْعَل لَّهُ مِغَرِّجًا ۞ وَيَرْزُقَهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَخْتَسِبُ وَمَن يَتَوَكَّلْ عَلَى ٱللَّهِ فَهُوَ حَسَّبُهُ ۚ ۚ [الطلاق: ٣،٢]

اور جو اللہ سے ڈرتے رہے 'اللہ اس کے لئے نکلنے کی راہ بنا دے گا اور اس کو الیی جگہ ہے رزق دے گاجہاں اس کا گمان بھی نہ ہو اور جو اللہ پر بھروسہ کرے گا تو وہ اس کو کافی ہے۔

مزید ارشادے:

﴿ وَٱنَّقُوا ٱللَّهُ وَعَلَى ٱللَّهِ فَلْيَسَتُوكَكُلِ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴾ [المائدة: ١١] اور الله عن وُرومومنول كو چاسي كه الله برتوكل كرين-

اسباب دنیا اختیار کئے بغیر توکل کرنا اور اللہ تعالیٰ کو کارساز سمجھنا یہ محض عاجزی ہے' اگرچہ اس پرقدرے توکل چھایا نظر آتا ہے' لیکن یہ توکل مجز ہے لنذا بندے کو چاہیے کہ اپنے توکل کو عاجزی اور عاجزی کو توکل نہ بنائے' بلکہ توکل کو بھی اسباب مامورہ سمجھ کراسے اختیار کرے' جس کے بغیر کوئی کام سر انجام نہیں یا سکتا' اس مقام پر دوگروہ غلطی کے شکار ہوئے ہیں۔

ایک گروہ کا خیال ہے کہ حصول مراد کے لئے تنها توکل ہی کافی اور مستقل سب ہے ، چنانچہ انہوں نے تمام وسائل اور اسباب کو معطل کر دیا ، جس کی خود حکمت اللی مقتفنی ہے اور مسبب تک پہنچنے کا ذریعہ تھے ، چنانچہ یہ گروہ ضعیف توکل اور ترک اسباب کے باعث بجزاور تفریط کا شکار ہو گیا۔

دوسرے گروہ نے اسباب پر اعتقاد رکھا اور اس کو اختیار کیا لیکن توکل سے اعراض کیا۔

یماں مقصودیہ ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے انتہائی کمال کی جانب بندوں کی رہنمائی کی ہے اور جایا ہے کہ نفع بخش چیزوں پر دھیان ضروری ہے اور کوشش کرنا بھی لازم ہے' اس صورت میں حسنبی اللهُ کہنے پر اللہ تعالی حسنبی اللهُ کہنے پر اللہ تعالی بندہ سے ناخوش ہو تا ہے اور اس کے لئے کفایت کا انتظام نہیں فرما تا'وہ تو صرف ان لوگوں کے لئے بندہ سے ناخوش ہو تا ہے اور اس کے لئے کفایت کا انتظام نہیں فرما تا'وہ تو صرف ان لوگوں کے لئے کانی اور کارساز ہے جو اس سے ڈریں پھراس پر توکل کریں۔

## فصل (۳۷) آنخضرت صلی الله علیه وسلم کاذکر کرنے کا طریقتہ

نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم اللہ تعالیٰ کا ذکر سب سے زیادہ کرتے سے بلکہ آپ کا ہر کلام اللہ کے ذکر اور اس کی فکر میں ہو یا تھا' آپ کا امت کو عظم کرنا' روکنا اور اللہ تعالیٰ کے اساء و صفات اور اس کے احکام اور وعد و وعید کی تعلیمات سب کی سب ذکر اللی کے قبیل سے ہیں' اس طرح اس کی بے حساب نعتوں پر حمہ و ثناء اور تنبیج و تجید بھی ذکر اللہ تھا' اللہ تعالیٰ سے سوال و دعا اور خوف و خشیت بھی ذکر ہی تھا بلکہ آپ کی خاموشی تک بھی قلبی طور پر ذکر اللہ کی متنمن تھی' جس طرح ذکر اللہ سے رطب اللمان سے اس طرح قلب و جگر بھی اس سے سرشار تھا۔

قصہ مخضریہ کہ آپ ہر آن' ہر حالت میں ذاکر و شاغل رہتے تھے اور ذکر اللہ آپ کی سائس کے ساتھ جاری و ساری رہتا' اٹھتے بیٹھتے' چلتے پھرتے' سوار ہوتے' اترتے' سفرو حضر ہروقت اور ہر حال میں آپ اللہ تعالیٰ کو یاو کرتے تھے اور اس کے ذکرو فکر میں رہتے تھے۔

جب آپ نیند سے بیدار ہوتے تو یہ دعا پڑھتے:

"اُلْحَمْدُ للهِ الَّذِي أَحْيَانَا بَعْدَ مَا أَمَانَنَا وَإِلَيْهِ النَّشُوْرُ" تمام تعریفیں اس اللہ کے لئے ہیں جس نے ہم کومارنے کے بعد زندہ کیا اور اس کے پاس اٹھ کر جانا ہے۔

پھراس کے بعد علامہ ابن قیم نے وہ حدیثیں ذکر کی ہیں 'جن میں مندرجہ ذیل مواقع کی دعائمیں ندکور ہیں 'جب نیندسے بیدار ہو 'جب نماز شروع کرے 'جب گھرسے نکلے 'جب مسجد میں داخل ہو' صبح وشام کی دعا اور جب کپڑے تبدیل کرے 'جب گھر میں داخل ہو 'جب بیت الخلاء میں داخل ہو 'وضوء کی دعاء' اذان کی دعا' رویت ہلال کی دعاء' کھانے کی دعاء' اور چھینکنے کی دعا۔

# نصل (۳۸) آتخضرت صلی الله علیه وسلم کا گھر میں داخل ہونے کا طریقه

نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم اچانک گھر میں داخل نہیں ہوتے تنے بلکہ آگاہی کے بعد اندر جاتے تنے اور داخل ہونے کے وقت سلام کرتے تنے اور مسواک فرماتے تنے 'احوال دریافت فرماتے اور پوچھے کیا کچھ ہے۔ بھی پوچھے 'دوپسر کا کھانا ہے اور بھی خاموش رہتے حتی کہ ماحضر پیش کر دیا جاتا۔

آپ سے ثابت ہے کہ ایک فخص نے بیثاب کرنے کی حالت میں سلام کیا تو آپ نے جواب نہیں دیا اور پھر فرمایا کہ اللہ تعالی ایس حالت میں بات چیت کرنا پند نہیں کرنا ہے۔ آپ پیثاب پاخانہ کے وقت قبلہ رخ یا پشت نہیں کرتے تھے۔ ایسا کرنے سے آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے منع بھی فرمایا ہے۔

### فصل (۳۹) آنخضرت صلی الله علیه وسلم کی اذان میں سنت طیب

نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے اذان ترجیع اور بغیر ترجیع ہر طرح سے ثابت ہے۔ اور اقامت ایک ایک مرتبہ اور دو دو مرتبہ مشروع کیا ہے لیکن «قَدْفَامَتِ الصَّلاَةُ »کاکلمہ آپ سے دو ہی مرتبہ کمنا ثابت ہے۔ ایک دفعہ کمنا قطعا ثابت نہیں۔ اس طرح اذان کے شروع میں اللہ اکبر چار بار کمنا ثابت ہے ودبار نہیں۔

اذان کے وقت اور اس کے بعد پانچ قتم کے اذکار کی آپ نے امت کو تعلیم دی ہے:

ا- آیک به که سننے والا موذن کے کلمات والفاظ دو برا تا جائے 'سوائے «حَیَّ عَلَی الصَّلاَةِ» اور «حَیَّ عَلَی الصَّلاَةِ» اور «حَیَّ عَلَی الصَّلاَةِ» اور «حَیَّ عَلَی الْفَلاَحِ» که اس وقت «لاَحَوْلُ وَلاَقُوَّةَ إِلاَّ بِاللهِ» کمنا چاہیے اور نہ دونوں میں جمع اور نہ صرف «حَیَّ عَلَی الْفَلاَح» پر اکتفاکرنا چاہیے۔ نہ صرف «حَیَّ عَلَی الْفَلاَح» پر اکتفاکرنا چاہیے۔

یمی حکمت کا نقاضا ہے 'کیونکہ اُذان کے کلمات ذکر نہیں اور اسحیؓ عَلَی الصَّلاَةِ وَالْفَلاَحِ » نمازی وعوت ہے۔ اس لئے سننے والے کے لئے آپ صلی اللہ علیہ و سلم نے سے مسنون قرار دیا ہے کہ اس وعوت کو من کروہ اعانت کے کلمہ سے استعانت جا ہیے۔

۲ – دوسرے یہ کہ «رَضِیْتُ باللهِ رَبَّاوَ بِالإِسْلاَّ مِدِیْنَاوَ بِمُحَمَّدِ نَبِیَّا(ﷺ) الکے۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے کہ جس نے یہ دعا پڑھی اس کے گناہ بخش دیئے گئے۔

سو۔ تیسرے میہ کہ موذن کی اذان کا جواب دینے کے بعد نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم پر درود و سلام بھیجے اور کامل ترین وہ دروو ہے جو خود آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے بنفس نفیس امت کو سکھلایا ہے۔

#### ٣- چوتے ازان كے بعديد دعايز هے:

"اللَّهُمَّ رَبَّ هٰذِهِ الدَّعْوَةِ التَّامَّةِ وَالصَّلَاةِ الْقَائِمَةِ آتِ مُحَمَّدًا الْوَسِيْلَةَ وَالْفَضِيْلَةَ وَٱلْفَضِيْلَةَ وَٱبْعَنْهُ مَقَامًا مَحْمُوْدًا»

اے اللہ مکمل بکار اور بمیشہ قائم رہنے والی نماز کے پروردگار! تو محمہ صلی اللہ علیہ وسلم کو وسیلہ اور بزرگی دے اور آپ کو مقام محمود پر پہنچا۔

۵-پانچویں میر کہ اس کے بعد اپنے لئے دعا کرے اور اللہ تعالی کے فضل و کرم کو طلب کرے۔ سنن میں آپ سے مروی ہے کہ ازان اور اقامت کے مابین کی دعا رد نہیں ہوتی۔ صحابہ نے پوچھا کہ ہم اس وقت میں کیا دعا کریں۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ سے دنیا اور آخرت میں عافیت کاسوال کرو۔ یہ حدیث صحیح ہے۔

آپ ذی الحجہ کے عشرہ میں بکثرت دعا کرتے تھے اور تکبیرو تحمید اور تعلیل کی تاکید فرماتے۔ آپ یوم عرفہ کی نماز فجرسے لے کر آخری یوم تشریق کی عصر تک ان الفاظ کے ساتھ تحمیر کتے تھے۔ «اللهُ أَكْبَرُ ، اللهُ أَكْبَرُ ، لاَ إِلٰهَ إِلاَّ اللهُ وَاللهُ أَكْبَرُ ، اللهُ أَكْبَرُ ، وَللهِ الْحَمْدُ»

اس حدیث کی اساد آگرچہ صحیح نہیں لیکن عمل اس پر ہوتا رہا ہے۔ اس میں اللہ اکبر کرر ہے۔ حضرت جابر اور حضرت ابن عباس کی روایت میں تین مرتبہ اللہ اکبر کہنا صرف ان کا اپنا عمل ہے' اور دونوں صورتیں مستحن ہیں۔

الم شافع فراتے ہیں کہ اگر یوں کے «اللهُ أَكْبَرُ كَبِيْرًا وَالْحَمْدُ للهِ كَثِيْرًا وَسُبْحَانَاللهِبُكْرَةً وَأَصِيْلًا» توبيه بھی بمترہے۔

### نصل(۴۰) آنخضرت صلی الله علیه و سلم کا کھانا کھانے کا طریقه

جب آپ صلی الله علیہ وسلم کھانا شروع کرتے تو "بسم الله" کتے اور لوگوں کو اس کا تھم دیے۔ اور آپ فرمایا کرتے کہ جب تم میں سے کوئی کھانا کھانے کے وقت بسم الله کہنا بھول جائے تو یہ کے "بنسمِ الله فی اُوّلِهِ وَآخِرِهِ" اور بیہ صحح ہے کہ کھانا کھاتے وقت بسم الله کہنا واجب ہے اور جو یہ کہنا چھوڑ دیتا ہے تو اس کے کھانے میں شیطان شریک ہو جا تا ہے۔

بہم اللہ کہنے کے متعلق احادیث صحیح اور صرح وارد ہوئی ہیں۔ نہ اس کے مخالف کوئی حدیث ہے ' نہ اجماع است۔

اگر اجھائی کھانے کے وقت ایک آدی ہم اللہ پڑھ لے توکیا باتی لوگوں سے یہ وجوب ساقط ہو جائے گا اور شیطان کی شرکت ختم ہو جائے گی۔ تواہام شافعی فرماتے ہیں کہ ایک آدمی کا پڑھ لینا سب کی طرف سے کافی ہو جائے گا۔ یہ بھی کہا جا سکتا ہے کہ جو شخص ہم اللہ پڑھے گا صرف اس کے کھانے سے شیطان کی شرکت ختم ہوگی۔

امام ترزی نے حضرت عائشہ رضی اللہ عنها کی اس حدیث کو صبیح بتا کر نقل کیا ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم چید آدمیوں کے ساتھ کھانا تناول فرما رہے تھے۔ استے میں ایک اعرابی آیا اور سارا کھانا دو لقے میں صاف کردیا۔ اس پر آپ نے فرمایا "اگریہ بسم اللہ پڑھ لیتا تو یہ کھاناتم سب کو کافی ہو جا آ"۔

یہ یقینی بات تھی کہ آپ اور صحابہ کرام بہم اللہ پڑھ بچھے تھے' اور حضرت حذیفہ ہے مروی ایک حدیث میں ہے کہ «ہم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ ایک کھانے میں شریک تھے کہ اچانک ایک لڑکی آئی اور کھانے میں ہاتھ ڈالنے گئی' تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کا ہاتھ بکڑلیا پھر اس کے بعد ایک اعرابی آیا' آپ نے اس کا بھی ہاتھ بکڑلیا اور فرمایا کہ شیطان اس کھانے کو حلال سجھ لیتا ہے جس پر اللہ کا نام نہ لیا جائے اور وہ اس لڑی کو اس لئے ساتھ لایا تھا تاکہ اس کے ذریعہ کھانا اپنے

لئے حلال کرے۔ توجب میں نے اس کا ہاتھ پکڑلیا تو پھراس مقصد کے لئے اعرابی کولے آیا لیکن میں نے اس کا بھی ہاتھ پکڑلیا۔ بخدا اس وفت شیطان کا ہاتھ دونوں ہاتھوں کے ساتھ میرے ہاتھ میں تھا' پھر بسم اللّٰہ پڑھ کر آپ نے کھانا تناول فرمایا"۔ اس حدیث ہے معلوم ہوا کہ سب کا پڑھنا ضروری ہے۔

نیکن اس حدیث کابیہ جواب دیا جا سکتا ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلّم نے اس وقت کھانا شروع نہیں فرمایا تھا اور اس لڑکی نے پہلے شروع کر دیا تھا۔ اس لئے آپ نے اس کا ہاتھ پکڑلیا۔

رہا سلام کرنے اور چھیکتے والے کے جواب کا مسکلہ تو محل نظرے اور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ آپ نے فرمایا "جب تم میں سے کوئی چھیکتے اور الحمد للہ کے تو ہر سننے والے مسلمان کا فرض ہے کہ اس کا جواب دے"۔

اگر دونوں میں تھم تسلیم کرلیا جائے تو بھی ان کے اور کھانے کے مسئلہ کے مابین فرق ظاہرہ۔ اس لئے کہ شیطان کو کھانے والے کی مشارکت اس وقت حاصل ہوتی ہے جب وہ بسم اللہ نہ پڑھے 'اور دو سرا جب بسم اللہ پڑھے گاتو صرف اس کے حق میں مشارکت ختم ہوگی 'لیکن نہ پڑھنے والے کے حق میں باقی رہے گی۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی عادت مبار کہ یہ تھی کہ جب برتن میں پانی پیتے تو تین سانس میں پیتے اور ہرسانس پر اللہ کی تعریف کرتے اور آخر میں الحمد للہ کتے۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے بھی کسی کھانے کو برا نہیں کہا 'اگر آپ کو ناپند ہو آ تو چھوڑ دیتے اور فاموش رہتے اور خاموش رہتے اور بھی ہے بھی فرا دیتے کہ جھے اس کی خواہش نہیں ہے۔ بھی کھانے کی تعریف بھی فراتے تھے۔ جیسے ایک حدیث میں فرایا "بہترین سالن سرکہ ہے" یہ آپ نے اس فخص سے فرایا تھا جس نے کہا تھا' ہمارے پاس پیش خدمت کے لئے صرف سرکہ ہی ہے۔ یہ ارشاد اس کی دلجوئی کے لئے تھا' اس سے مقصود سارے کھانوں پر افغلیت نہ تھی۔

جب آپ کی خدمت میں کھانا پیش کیا جا آ اور آپ روزے سے ہوتے تو فرماتے کہ "میرا روزہ ہے" اور ارشاد فرمایا کہ اگر روزے دار کو کھانا پیش کیا جائے تو کھانا پیش کرنے والے کو دعائیں دو اور اگر روزے سے آپ نہ ہوتے تو تناول فرماتے تھے۔

جب آپ صلی اللہ علیہ و سلم کو کھانے پر مدعو کیا جاتا اور کوئی دوسرا بھی آپے ہمراہ ہو جاتا تو آپ میزبان کو مطلع کرتے اور فرماتے کہ سے بھی ہمارے ساتھ ہے۔ اگر تم چاہو تو اے اجازت دو ورنہ واپس لوٹا

دیں۔آپ صلی اللہ علیہ وسلم کھانا کھاتے وقت باتیں بھی کر لیتے تھے 'چنانچہ ایک دفعہ آپ نے اپنے خادم سے فرمایا کہ "بہم اللہ کمواور اپنے سامنے سے کھاؤ"۔

بسااو قات مہمانوں کو مزید کھانے کی پیشکش اور اصرار فرماتے 'جس طرح کہ مہمان نواز اہل کرم کیا کرتے ہیں۔ جس طرح دودھ پینے کا واقعہ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کے ساتھ پیش آیا کہ آپ ان سے باربار پیواور پیو فرماتے رہے۔

جب آپ کس کے یمال کھانا نوش فرماتے تو ان کے لئے دعائیں دیتے بغیر تشریف نہ لے جاتے ،
جیسا کہ امام ابوداؤد نے آپ سے ابوالیشم کے واقعہ میں روایت کیا ہے کہ لوگ جب کھانے سے فارغ
ہوئے تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ "اشیبو ااخا کم "اپنے بھائی کو ثواب پہنچاؤ۔" لوگوں نے
عرض کیا 'کس طرح ثواب پہنچائیں تو آپ نے فرمایا کہ آدمی جب کسی کے گر بلایا جائے اور کھانے پینے
سے فارغ ہو جائے تو اس کے لئے دعا کرے اور یمی ثواب پہنچانا ہے"۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ ایک دفعہ آپ رات کے وفت گھر میں تشریف لائے اور کھانا تلاش کیالیکن کچھ نہیں ملا۔ اس وفت آپ نے بیہ دعا فرمائی :

«اللَّهُمَّ أَطْعِمْ مَنْ أَطْعَمَنِي وَٱسْقِ مَنْ سَقَانِي»

اے اللہ جو مجھے کھلائے ' تواہے کھلا اور جو پلائے تواہے پلا۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم اس مخص کے لئے دعا فرماتے تھے جو نقراء و مساکین کو کھانا کھلاتے ہیں اور ان کی تعریف کرتے تھے۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کسی کے ساتھ بھی بیٹھ کر کھانا تناول فرمانے میں اجتناب نہیں فرماتے تھے 'چاہے وہ چھوٹا ہویا برا' آزاد ہویا غلام۔

آپ دائیں ہاتھ سے کھانے کا تھم دیتے تھے اور بائیں ہاتھ سے کھانے کو منع فرماتے تھے اور فرمایا کرتے کہ ''شیطان بائیں ہاتھ سے کھا آ اور اس سے بیتا ہے''۔ اس صدیث سے بائیں ہاتھ سے کھانے کی حرمت ثابت ہوتی ہے اور یمی صحیح ہے۔

پچھ لوگوں نے آپ سے عدم آسودگی کی شکایت کی تو آپ نے ان کو بتایا کہ وہ ساتھ مل کر کھائیں اور الگ الگ نہ کھائیں اور بسم اللہ پڑھ لیا کریں۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے یہ بھی مروی ہے کہ "اپ کھانے کو اللہ کے ذکر کے ساتھ ہشم کیا کرو اور کھا کر فورا نہ سویا کرو۔ اس سے تمہارا دل سخت ہو جائے گا"۔ یہ حدیث صحیح معلوم ہوتی ہے۔ تجربہ سے بھی اس کا مشاہدہ ہوتا ہے۔

#### فصل (اس)

### آتخضرت صلی الله علیه وسلم کے سلام اور اس کے جواب کا طریقه

محیمین میں مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے قربایا کہ "بہترین اسلام یہ ہے کہ تم کھانا کھلاؤ اور جانے والے اور نہ جانے والے سب کو سلام کرہ"۔ نیز محیمین میں فذکور ہے کہ جب اللہ تعالی نے حضرت آدم علیہ السلام کو پیدا کیا تو ان سے فرمایا کہ ان فرشتوں کے پاس جاؤ اور انہیں سلام کرو اور سنو کہ وہ حتمیں کس طرح سلام کا جواب دیتے ہیں کیونکہ وہی تمہارا اور تمہاری اولاد کا سلام و جواب موگا۔ چنانچہ حضرت آدم علیہ السلام نے جاکر السلام علیم کما۔ فرشتوں نے جواب میں السلام علیم و رحمتہ اللہ کا اضافہ تھا۔

نیز آپ نے سلام کو عام کرنے کا تھم دیا اور فرمایا کہ جب وہ سلام کو عام کریں تو ان کی آپس میں محبت پیدا ہو جائے گی اور لوگ بغیر ایمان کے جنت میں داخل نہ ہوں گے اور ایمان بغیر محبت کے پیدا نہیں ہو سکتا۔

صیح بخاری میں حضرت عمار کا بیہ قول ندکور ہے کہ تین باتیں جس نے جمع کرلیں اس نے ایمان کو حاصل کرلیا۔ اول اپنے آپ سے انصاف کرنا' دوم سلام کرنا' سوم تنگی کے وقت خرچ کرنا۔

ان کلمات میں چھوٹی بڑی تمام بھلائیاں سٹ ٹی ہیں۔ اس کے کہ انصاف کا تقاضایہ ہے کہ انسان اللہ اور بندوں کے تمام حقوق کو ادا کرے اور لوگوں کے ساتھ وہی معالمہ کرے جے اپنے لئے پند کرے۔ اس میں اپنی ذات کے ساتھ انصاف کی بات بھی داخل ہے۔ اس کے اپنے بارے میں انسان کو کسے وصف کا دعوی نہیں کرنا چاہیے جو موجود نہ ہو اور نہ نفس کو اللہ تعالیٰ کی نا فرمانی سے بلید کرنا چاہیے۔

حاصل ہے ہے کہ اس انصاف سے اللہ تعالی کی اور اپنی معرفت حاصل ہوگی۔ بندہ کو نفس کے ذریعہ اس کے خالق سے مزاحمت نہیں کرنی چاہئے۔ اور اپنی مراد کو اللہ تعالیٰ اور نفس کی مراد کے مابین تقسیم نمیں کرنا چاہیے کو نکہ یہ ظالمانہ تقیم ہے۔ ایسی تقیم مثرکین کرتے تھے۔ جیسا کہ ارشاد باری ہے:

﴿ هَلَذَا بِلَهِ بِزَعْمِهِ مَ وَهَلَذَا لِشُرَكَا إِنَّا فَهُمَا كَانَ لِشُرَكَا بِهِمْ فَكَلَا يَصِلُ الْكَ شُرَكَا بِهِمْ فَكَلَا يَصِلُ الْكَ شُرَكَا بِهِمْ سَاءً مَا اللهِ اللهِ فَهُو يَصِلُ الْكَ شُرَكَا بِهِمْ سَاءً مَا يَحْتُمُونَ ﴾ [الانعام: 171]

یہ ان کے خیال میں اللہ کا ہے اور میہ جارے شرکاء کا اور جو شرکاء کا ہے وہ اللہ تک نہیں پہنچآ اور جو اللہ کا ہے وہ شرکاء تک پہنچآ ہے۔ ان کا فیصلہ کِس قدر برا ہے۔

بندے کو غور کرنا چاہیے کہ وہ الی تقسیم کرنے والوں میں داخل نہ ہو جائے جو اپنی ذات اپنے شرکاء اور اللہ تعالی کے درمیان تقسیم کرتے ہیں 'ورنہ وہ غیر شعوری حالت میں شک و شبہ میں پڑجائے گا' کیوں کہ پیدائش طور پر وہ ناواں اور ظالم ہے اور جو خود ظالم و جاتل ہو اس سے انصاف کا مطالبہ کیے کیا جا سکتا ہے۔ مخلوق کے معالمہ میں وہ مخص کیو تکر انصاف کر سکتا ہے جو خالق کے معالمہ میں انصاف نہ کر سکتا ہے۔ کاوق کے معالمہ میں وہ مخص کیو تکر انصاف کر سکتا ہے جو خالق کے معالمہ میں انصاف نہ کر سکتا ہے۔

ایک روایت میں ہے کہ ابن آدم تم نے میرے ساتھ انصاف نہیں کیا۔ ہماری تعمیں تم تک پہنچ رہی ہیں اور تمماری برائیاں ہم تک آرہی ہیں۔ ایک دو سری روایت میں ہے کہ ابن آدم : تم نے ہمارے ساتھ انصاف نہیں کیا۔ ہم نے تم کو پیدا کیا تم ہمارے علاوہ کسی اور کی عبادت کرتے ہو۔ ہم تم کو رزق دیتے ہیں ۔ تم دو سرے کا شکر اوا کرتے ہو۔ پھر کیے اپنے ساتھ بے انصافی کرنے والا دو سرول کے ساتھ انصاف کر سکتا ہے بلکہ اس نے اس کے ساتھ بدترین ظلم کیا حالا تکہ خام خیالی میں سمجھ رہا ہے کہ وہ آکرام کر رہا ہے۔

سلام کرنے کا مطلب تواضع و اکساری ہے۔ ایبا آدمی کمی کے سامنے تکبر نہیں کرتا۔ علی میں خرچ اسی وقت ہوگاجب اللہ تعالی پر پورا بحروسہ اور بقین کال ' توکل' رحم و کرم' جود و سخا کی صفات سے متصف ہوگا اور بندہ شیطان کی تکذیب کرے جو نقرو فاقہ سے ڈرا تا ہے اور برائیوں کا تھم دیتا ہے۔
نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ جب آپ بچوں کے پاس سے گذرتے تو سلام کرتے سے گور ترذی نے روایت کیا ہے کہ آپ ایک دن عورتوں کی ایک جماعت کے پاس سے گذرے تو آپ نے انسیں ہاتھ کے اشارہ سے سلام کیا۔

ابوداؤد نے حضرت اساء بنت بزید سے روایت کیا کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم ایک دن ہم عور توں

کی ایک جماعت کے پاس سے گذرے تو سلام کیا۔ ترفری کی بھی کی روایت ہے۔ اس سے معلوم ہو آ ہے کہ یہ واقعہ ایک ہی ہے اور آپ نے ان کو ہاتھ کے اشارہ سے سلام کیا تھا۔

امام بخاری نے روایت کیا ہے کہ صحابہ کرام جمعہ کے دن نمازے لوٹتے ہوئے ایک بڑھیا کے پاس سے گذرتے تھے تواہے سلام کرتے تھے اور وہ انہیں کچھ کھانا وغیرہ پیش کرتی تھیں۔

عور توں کو سلام کرنے کے سلسلہ میں صحیح قول یمی ہے کہ بوڑھی اور محرم عور توں کو سلام کیا جائے۔ ان کے علاوہ کسی کو نہیں۔

صحیح بخاری میں ہے کہ "چھوٹا بڑے کو اور چلنے والا بیٹے ہوئے کو اور سوار پیل چلنے والے کو اور تعلق مرے "اور مند بڑار میں تھوڑے افراد زیادہ کو سلام کریں"۔ ترفدی میں ہے کہ" چلنے والا کھڑے کو سلام کریں"۔ سند بڑار میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم ہے مروی ہے کہ " دو چلنے والوں میں سے جو پہل کرے وہ افضل ہے"۔ سنن ابو راؤد میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے مروی ہے کہ "جو سلام میں ابتداء کرے وہ اللہ کے یہال تمام لوگول سے بہتر ہے"۔

نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت طیبہ یہ تھی کہ کسی جماعت کے پاس آتے تو سلام کرتے اور جب واپس ہوتے تو بھی سلام کرتے تھے' نیز آپ نے فرمایا کہ "جب تم میں سے کوئی بیٹھے تو سلام کرے اور جب کھڑا ہو تو سلام کرے اور پہلا دو سرے سے زیادہ حقد ار نہیں"۔

ابوداؤد نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے روایت کیا کہ جب تم میں سے کوئی اپ رفیق سے مطے نو سلام کرے آگر دونوں کے جے میں درخت یا دیوار حائل ہو جائے پھر سامنا ہو تواس وقت پھر سلام کرے ۔ حضرت انس رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے صحابہ کرام چلتے رہتے تھے تو راہ میں آگر کوئی پھریا درخت آ جا تا تو دائمیں بائمیں ہٹ جاتے اور جب دوبارہ ملتے تو ایک دو سرے کو سلام کرتے تھے۔

نیزنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت طیبہ یہ ہے کہ مسجد میں آنے والا سب سے پہلے تحتہ المسجد ورکعت نماز پڑھے پھر آئے اور لوگوں کو سلام کرے۔ اس طرح تحیتہ المسجد 'تحیتہ القوم سے مقدم ہو جائے گا'کیونکہ یہ اللہ تعالی کا حق ہے اور سلام بندوں کا'اور ایسے حالات میں اللہ تعالی کا حق مقدم کیا جائے گا۔ بخلاف مالی حقوق کے تو ان میں نزاع پایا جاتا ہے اور دونوں کے درمیان فرق آدی کی ضرورت کے لیا جاتا ہے اور دونوں کے درمیان فرق آدی کی ضرورت کے لیاظ سے ہوتا ہے'اور یہ وکی کرکہ مال میں دونوں قتم کے حقوق کو اداکرنے کی وسعت ہے یا نہیں۔

اس طرح معجد میں آنے والے کے لئے تین ہاتیں ترتیب وار ضروری ہیں جبکہ مسجد میں کوئی جماعت بھی ہیٹھی ہوئی ہو:

اوّل یہ کہ واخل ہوتے وقت یہ وعاراتھے:

"بِسْم اللهِ وَالصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى رَسُوْلِ اللهِ"

دوم آید که تحیته المسجد کی دو رکعت نماز ادا کرے۔ سوم بیا کہ اس کے بعد لوگوں کو سلام کرے۔

جب آپ صلّی الله علیه وسلم رات کو اپنے گھر میں داخل ہوتے تو اس طرح سلام کرتے کہ جاگئے والا سن لے اور جو سویا ہو وہ نہ جاگے۔ (رواہ مسلم)' امام ترزی نے یہ روایت ذکر کی ہے کہ "کلام سے قبل ہی سلام کیا جائے گا'۔

امام احمد نے حضرت ابن عمر رضی الله عنه سے مرفوعا روایت کیا ہے که "سوال سے قبل ہی سلام ہوتا چاہئے"۔ اس لئے جو سلام سے پہلے سوال کرے اس کا جواب نه دو۔ آپ سے بد بھی منقول ہے کہ "اس مخص کو اجازت نه دوجو سلام سے ابتداء نه کرے"۔

جب آپ کسی کے دروازے پر تشریف لاتے تو دروازے کے بالقائل کھڑے نہ ہوتے بلکہ دائیں یا بائیں جانب کھڑے نہ ہوتے بلکہ دائیں یا بائیں جانب کھڑے ہوتے اور السلام علیم کہتے تھے۔ جو آپ کے سامنے آیا آپ خوداس کو سلام کرتے۔ آپ دو سروں کو سلام پنجاتے بھی تھے جیسا کہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے حفزت خدیجہ رضی اللہ عنها کو سلام پنجایا تھا اور حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنها سے فرمایا تھا کہ حضرت جریل منہیں سلام کہتے ہیں۔

آپ کی سنت مبارکہ یہ تھی کہ آپ سلام کو وبرکاۃ پر ختم کرتے تھے۔ بخاری میں حضرت انس سے مردی ہے کہ آپ تین بار سلام کرتے تھے' لیکن ایسا شاید اس وقت ہو آ تھا جب لوگ زیادہ ہوتے تھے اور ایک بار میں سب کو سلام نہیں بہنچ پا آ تھا۔ آپ کو جب یہ خیال ہو تا کہ پہلی اور دو سری بار من نہیں سکے ہیں تو سہ بارہ سلام کرتے۔ آپ کی سنت پر غور کرنے سے یہ معلوم ہو تا ہے کہ سلام کا بحرار عارضی چیز تھی۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم جس سے ملتے تو خود سلام کرتے 'اور جب کوئی آپ کو سلام کر آ تو اس کا ویسا ہی یا اس سے بمتر جواب فورا دیتے۔ ہاں اگر کوئی عذر ہو آ جیسے قضاء صاجت وغیرہ تو جواب میں تاخیر کرتے۔ آپ سلام کا جواب ہاتھ سریا انگل کے اشارے سے نہ دیتے سوائے نماز کے 'کیونکہ اگر نماز کی حالت میں سلام کیا جاتا تو آپ اشارہ سے جواب دیتے تھے 'اور یہ متعدد صحیح احادیث سے ثابت ہے۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم سلام کی ابتداء "السلام علیم و رحمتہ اللہ" کے کلمات سے کہتے تھے اور ابتداء میں سلام کرنے والے کو "علیک السلام" کینے کو ناپند کرتے تھے۔ سلام کرنے والے کا جواب آپ صلی اللہ علیہ وسلم "وعلیکم السلام" سے دیتے تھے۔ جواب سے اگر واؤ کو حذف کر دیا جائے تو ایک جماعت کا خیال ہے کہ جواب کا فرض اوا نہ ہوگا کیونکہ یہ سنت کی مخالفت ہے' نیز اس سے یہ پنہ نہیں چماعت کا خیال ہے کہ جواب دیا ہے یا سلام کیا ہے۔ کچھ اور لوگوں کا خیال ہے کہ اس طرح کا جواب صحیح ہوگا۔

ولائلکہ اس نے جواب دیا ہے یا سلام کیا ہے۔ کچھ اور لوگوں کا خیال ہے کہ اس طرح کا جواب صحیح ہوگا۔

امام شافعی نے اس کی وضاحت کی ہے۔ اور اس آیت سے استدلال کیا ہے کہ ﴿ فَقَالُواْ سَلَمُ اللّٰ مَالَمُ اللّٰ مَافعی کے خیال کی تائید آوم علیہ السلام کو فرشتوں کے جواب سے بھی ہوتی ہے کیونکہ اس میں واؤ اس میں قا۔

امام شافعی کے خیال کی تائید آوم علیہ السلام کو فرشتوں کے جواب سے بھی ہوتی ہے کیونکہ اس میں واؤ نسیں تھا۔

#### فصل (۴۲)

# آنخضرت صلی الله علیه وسلم کااہل کتاب کوسلام کرنے کا طریقنہ

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم ہے ثابت ہے کہ آپ نے فرمایا 'اہل کتاب سے سلام کی ابتداء نہ کرو۔ جب تم راستہ میں ان سے ملو تو انہیں تنگ راہ کی طرف مجبور کردو 'لیکن کھا جا تا ہے کہ بیہ تھم ایک خاص موقع کا ہے 'جب آپ بنی قریند کی طرف گئے تو فرمایا 'انہیں سلام کرنے میں پہل نہ کرو۔ اب بیہ سوال ہے کہ بیہ تھم تمام حالات کے لیے ہوگایا کسی اور قوم کے لیے مخصوص ہے ' بیہ محل نظرہے۔

، صحیح مسلم میں زکورہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ' یبودیوں اور عیسائیوں کو سلام کرنے میں بہل نہ کرو۔ اگر انہیں کسی راستہ میں ملو تو انہیں تنگ راہ کی طرف جانے پر مجبور کردو۔

بظاہریہ علم عام ہے لیکن علاء کا اس مسلہ میں اختلاف ہے اور اکثریت اس طرف ہے کہ ان کو سلام کرنے میں پہل نہ کی جائے۔ سلام کے جواب دینا واجب ہے اور ان میں اور اہل بدعت میں یہ فرق ہے کہ ہمیں اہل بدعت سے قطع تعلق کا علم ہے (باکہ اس سے انہیں تعزیر و زجر کی جائے)۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ ایک مجلس سے آپ کا گذر ہوا جس میں مسلمان اور مشرکین سب میٹھتے تھے۔ آپ نے ان سے سلام کیا۔ ای طرح ہرقل وغیرہ کے نام خط لکھا تو سسَلاَمٌ عَلَی مَثرکین سب میٹھتے تھے۔ آپ نے ان سے سلام کیا۔ ای طرح ہرقل وغیرہ کے نام خط لکھا تو سسَلاَمٌ عَلَی مَنِ اتَّبَعَ الْهُدَی » لکھا۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے یہ بھی منقول ہے کہ گذرنے والی جماعت میں سے ایک فخص اگر سلام کرے تو کافی ہوگا۔ اور بیٹھے ہوئے لوگوں میں سے ایک فخص جواب دیدے تو یہ بھی کافی ہوگا۔ اس کی طرف وہ لوگ گئے ہیں جو جواب کو فرض کفایہ کتے ہیں 'لیکن اگر یہ حدیث ثابت ہو تو ندکورہ قول بست خوب ہے مگر اس کی سند میں سعید بن خالد ہیں جن کے بارے میں ابو زرعہ کا قول ہے کہ ضعیف ہیں اور سی ابو عاتم نے بھی کہا ہے۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت طیبہ یہ بھی تھی کہ جب کوئی آپ کو نمی کاسلام پنچا آپواس کو اور پہنچانے والے دونوں کو آپ جواب دیتے تھے۔ اگر نسی سے خلاف شرع کام ہو جا آپواس کے توبہ کرنے تک آپ صلی اللہ علیہ وسلم نہ اس سے سلام کرتے اور نہ اس کے سلام کا جواب دیتے تھے۔

#### فصل (۱۳۳)

# أتخضرت صلى الله عليه وسلم كااجازت طلبي كاطريقه

صیح روایت میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے منقول ہے کہ آپ نے فرمایا "اجازت تین بار طلب کی جائے اگر اجازت میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے منقول ہے کہ آپ نے فرمایا کہ "اجازت طلبی محض دیکھنے سے بیخ کے لیٹے ہے"۔ نیز آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے مروی ہے کہ آپ نے اس شخص کی آنکھ پھوڑنے کا ارادہ فرمایا جو حجرہ کے دروازے سے دیکھنے کی کوشش کر رہا تھا اور پھر فرمایا کہ: "اجازت طلبی اس لیے ہے کہ آنکھول سے دیکھنے کی ضرورت نہ رہے"۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی عادت مبارکہ تھی کہ اجازت چاہنے سے قبل سلام کرتے تھے اور لوگوں کو اس کی تعلیم بھی دیا کرتے تھے۔ ایک شخص نے اجازت طلب کرتے ہوئے عرض کیا کیا میں اندر آ جاؤں ' تو آپ نے ایک شخص کو بھیجا کہ جاؤاسے اجازت طلب کرنے کا طریقہ بتاؤاور کمو کہ پہلے السلام علیم کے پھر اندر آنے کے لئے پوچھے۔ آپ کو یہ فرماتے ہوئے اس شخص نے من لیا تو اس نے اس طرح سے کیا۔ چنانچہ آپ نے اجازت مرحمت فرمادی اور وہ اندر داخل ہوا۔

اس مدیث سے ان لوگوں کی تردید ہوتی ہے جو یہ کہتے ہیں کہ پہلے اجازت طلب کی جائے پھر سلام کیا جائے' اور ان کی بھی تردید ہوتی ہے جو یہ کہتے ہیں کہ اگر صاحب مکان پر داخلہ سے پہلے نظر پڑ جائے تو پہلے سلام کرے گاورنہ پہلے اجازت طلب کرے گا۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت طبیبہ یہ بھی تھی کہ تمین بار اجازت طلبی کے بعد اگر اجازت نہ ملے تو واپس لوٹ جاتے۔ اس میں ان کی تردید ہے جو یہ کہتے ہیں کہ اگر صاحب خانہ نہ سن سکیں تو تمین بار سے زیادہ اجازت طلب کر سکتا ہے اور دو سرے الفاظ میں اجازت چاہ سکتا ہے۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت طیبہ یہ تھی کہ جب اجازت طلب کرنے والے سے دریافت کیا جائے کہ تم کون ہو توجواب میں فلال بن فلال یا اپنی کنیت بتائے اور یہ نہ کیے کہ میں ہوں۔

ابو داود نے آپ سے روایت کیا ہے کہ "آدمی اگر کسی کے پاس ابنا قاصد بھیجے توبہ اس کی اجازت کی دلیل ہے"۔ اس حدیث کو اہام بخاری نے تعلیقا ذکر کیا ہے پھرا کیک حدیث ذکر کی ہے جس سے بہ پہتا ہے کہ اجازت طلب کرنے کا اعتبار دعوت دینے کے بعد بھی ہوگا۔ اس حدیث میں اصحاب صفہ سے متعلق ایک صحابی کا بیان ہے کہ میں نے انہیں دعوت دی 'وہ لوگ آئے اور اجازت طلب کی۔ پچھ لوگوں کا خیال ہے کہ مدعو فورا آجائے تو اجازت طلب کرنے کی ضرورت نہیں اور اگر دعوت کے پچھ دیر بعد آئے تو پھراجازت طلب کرنی ہوگا۔ پچھ دو سرے لوگوں کا خیال ہے کہ داعی کے پاس مدعو کے آنے سے کہا ہوگا۔ پچھ ایس مدعو کے آنے سے کہا ہوگا۔ بپھراجازت طلب کرنی ہوگا۔ پچھ دو سرے لوگوں کا خیال ہے کہ داعی کے پاس مدعو کے آنے سے پہلے پچھ ایسے لوگ ہوں جن کو وہ دعوت دے چکا ہو تو اب مدعو کو اجازت طلب کرنے کی ضرورت نہ ہوگا ورنہ وہ اجازت طلب کرے گا۔

آپ صلی الله علیه وسلم کی عادت مبارکه تھی کہ جب تخلیہ کے لئے کسی کے گھر جاتے تو کسی کو دروازے یر مقرر کردیتے پھر کوئی بلا اجازت آپ کے پاس جانہیں یا تا تھا۔

رہی وہ اجازت طلبی جو اللہ تعالیٰ نے غلاموں کو اور ان بچوں کو حکم دیا ہے جو ابھی رشد و بلوغ کو نہیں بہنچے 'اس کے تین مواقع ہیں۔ فجرسے قبل' دوپہر کے وقت' اور سوتے وقت۔ چنانچہ حضرت ابن عباس رضی اللہ عنمااس کا حکم فرمایا کرتے اور کہا کرتے تھے کہ لوگوں نے اس پر عمل ترک کر رکھا ہے۔

ایک جماعت کا خیال ہے کہ بیہ آیت منسوخ ہے لیکن انہوں نے اس کی کوئی دلیل نہیں پیش کی۔ ایک جماعت کا قول ہے کہ مستحب ہے' لیکن امر کے صیغہ سے ظاہری طور پر وجوب کو نہ ماننے کی ان کے پاس بھی کوئی ولیل نہیں ہے۔

ایک جماعت کا مسلک ہے کہ بیہ تھم صرف عور توں کیساتھ مخصوص ہے اور بیہ بات بالکل غلط ہے۔ ایک اور جماعت کا خیال ہے کہ بیہ صرف مردوں کے ساتھ خاص ہے۔ ان کا استدلال ''الذین'' کے کلمہ سے ہے جو مردوں کے لئے استعال ہو تا ہے لیکن کلام کاسیاق د سباق اس کے منافی ہے۔

ایک جماعت کا خیال ہے کہ یہ تھم ضرورت کی دجہ سے تھا جب ضرورت ختم ہو گئی تو تھم بھی باتی نہ رہا۔ چنانچہ امام ابوداؤد نے سنن میں ذکر کیا ہے کہ کچھ لوگوں نے حفرت ابن عباس رضی اللہ عنما سے دریافت کیا کہ آپ کا اس آیت کے بارے میں کیا خیال ہے 'ہمیں اس کا تھم ہوا ہے لیکن اس پر کوئی عمل نہیں کر آتو حضرت ابن عباس رضی اللہ عنمانے فرمایا کہ اللہ تعالی مومنوں پر شفیق و رحیم ہے۔ اسے مجمل نہیں کر آتو حضرت ابن عباس رضی اللہ عنمانے فرمایا کہ اللہ تعالی مومنوں پر شفیق و رحیم ہے۔ اسے پردہ پہند ہے۔ پہلے لوگوں کے گھروں میں پردے کا انتظام نہ تھا۔ اکثر خادم 'لڑکے ذریر پردرش 'میٹیم گھر

میں ایس حالت میں داخل ہو جاتے جب مرد اپنی بیوی کیساتھ ہوتا الله تعالی نے زکورہ اوقات میں ایس حالت میں داخل ہو جاتے جب مرد اپنی بیوی کیساتھ ہو گیا تو کسی کو اس آیت پر عمل کرتے ہوئے نہیں دیکھا۔

بعض لوگوں نے اس مدیث کی صحت کا انکار کیا ہے اور عکرمہ کو مطعون کیا ہے لیکن اس سے پچھے نہیں ہو آبا اور اسی طرح راوی عمرو بن ابی عمرو کو بھی مطعون کیا ہے لیکن اس طعن و تشنیع ہے پچھے فرق نہیں پڑتا کیونکہ اصحاب صحیحین نے ان کی روایتوں کو لیا ہے' اس لئے نذکورہ طعن بے جا اور بے سود ہے۔

ایک اور جماعت کاخیال ہے کہ مذکورہ آیت محکم ہے اور اس کاکوئی معارض نہیں لیکن صحیح قول بیہ ہے کہ آیت کا حکم ایک سبب سے متعلق ہے جس کی طرف آیت میں اشارہ موجود ہے بینی اگر اجازت کے قائم مقام کوئی چیز موجود ہو مثلا دروازہ کھول دیا جائے یا پردہ اٹھا دیا جائے یا لوگ آ رہے ہول تو الی صورت میں اجازت طلب کرنا ضروری ہے صورت میں اجازت طلب کرنا ضروری ہے اور آیت کا حکم بر قرار ہے۔

### فصل (۴۴) آتخضرت صلی الله علیه وسلم کا چھینکنے میں اسوہ حسنہ

نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ اللہ تعالی چھینک کو پند کر آ ہے اور جمائی کو تاپند کر آ ہے۔ الندا جب تم میں سے کسی کو چھینک آئے اور وہ الحمد للہ کے تو سننے والے مسلمان پر حق واجب ہے کہ جواب میں رر حمک اللہ کے۔ ربی جمائی تو یہ شیطان کو طرف سے ہے' الندا جب تم میں سے کسی کو جمائی آئے تو چاہیے کہ جمال تک ہو سکے اسے روکے کیونکہ جب تم میں سے کوئی جمائی لیتا ہے تو شیطان ہنتا ہے۔ (بخاری)۔

امام بخاری نے مزید روایت کیا ہے کہ "جب تم میں سے کی کو چھینک آئے تو اسے چاہیے کہ وہ الحمد لللہ کے اور اس کے بھائی اور ساتھی کو چاہیے کہ جواب میں ر عمک الله کے اور جب ر عمک الله کمد چکے تو پہلے مخص کو چاہیے کہ «یَهْدِیْکُمُ اللهُ وَیُصْلَحْ بَالْکُمْ» کے یعنی الله تعالی تمہیں ہوایت دے اور تمارے حالات درست کردے۔

صحیح مسلم میں مذکور ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا "جب تم میں سے کوئی ح<u>صینک</u>ے اور الحمد للہ کے تو تم سر حمک اللہ کمواور اگر وہ الحمد للہ نہ کھے تو اس کاجواب نہ دو"۔

صحیح مسلم ہی میں ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ''ایک مسلمان کے دو سرے مسلمان پر چیھ حق ہیں۔ جب تم اس سے ملو تو سلام کرد' جب تہہیں دعوت دے تو قبول کرد' جب نصیحت طلب کرے تو نصیحت کرد' جب چھینکے اور الحمدللہ کے تو ہر حمک اللہ کہو' جب مرجائے تو جنازہ میں شرکت کرد اور جب بیار ہو جائے تو عیادت کرو۔

امام ترندی نے حضرت ابن عمر رضی اللہ عنما سے روایت کیا ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ و سلم نے ہمیں چھینکنے کے وقت میہ کہنے کی تعلیم دی ہے "الحمد لللہ علی کل حال "امام مالک نے نافع سے اور انہوں نے ابن عمر سے روایت کیا ہے جب تم میں سے کسی کو چھینک آئے اور اس کے جواب میں ریے حمک اللہ

كما جائة تو چينكنے والے كو "مريمنا الله وايا كم و يغفرلنا و ككم" كمنا چاہيے۔

ابتداء میں جو حدیث ندکور ہوئی ہے' اس کا مفہوم یہ ہے کہ چھینگتے والے کا جواب دینا فرض عین ہے۔ ابن ابی زید نے اس کو افتیار کیا ہے اور اس کا کوئی معارض بھی نہیں ہے۔

چونکہ تجھیکنے والے کو چھینک سے نعمت ملتی ہے اور جسم میں بھنے ہوئے بخارات کے نکلنے سے فائدہ ہوتا ہے اور جسم میں بھنے ہوئے بخارات کے نکلنے سے فائدہ ہوتا ہے اور صحت نصیب ہوتی ہے اس لئے اس نعمت کے حصول پر اللہ تعالیٰ کی تعریف اس کے لئے مشروع کی گئی ہے۔ زمین کو جس طرح زلزلہ سے جھٹکا لگتا ہے اس طرح کا جھٹکا چھینک سے بدن کو لگتا ہے گراللہ کا احسان ہے کہ اس جھٹکے کے باوجود تمام اعضاء اپنی جگہ بر قرار رہتے ہیں۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو جب چھینک آتی تھی تو آپ اپنا ہاتھ یا کپڑا چرہ انور پر رکھ لیتے یا سرنیچا کر لیتے اور آواز پست فرمالیہ تھے۔ نیز آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے منقول ہے کنہ بردی جمائی اور باواز بلند چھینک شیطان کی جانب سے ہے۔

صحیح حدیث میں ہے کہ ایک آدی کو آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی مجلس میں چھینک آئی تو آپ نے سر ممکن میں چھینک آئی تو آپ نے سر ممک اللہ فرمایا کچردوبارہ چھینک آئی تو آپ نے فرمایا کہ اس آدی کو زکام ہے۔ یہ امام مسلم کی روایت میں ہے کہ آپ نے تیسری مرتبہ فرمایا کہ اس آدی کو زکام ہے اور انہوں نے اس حدیث کو صحیح بتایا ہے۔

امام ابو داؤد نے حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے مرفوعا روایت کیا ہے کہ تمہارے بھائی کو اگر تمین بار چھینک آئی تو وہ واقعی چھینک تھی اور جو اس سے زیادہ چھینکا تو وہ زکام ہے۔ اور چھینک میں تمین بار جواب دینا سنت ہے۔

آگریہ سوال کیا جائے کہ زکام کی حالت میں انسان دعا کا زیادہ مختاج ہو تاہے تو اس کا جواب یہ ہوگا کہ ایسے شخص کو مریض والی دعاء دینا چاہیے' لیکن چھینک جو اللہ کو پبند ہے اور جسے نعمت بتایا گیا ہے' وہ تین چھینکوں ہی تک ہے۔

نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے جس فخص کے لئے فرمایا کہ وہ مزکوم ہے تو اس سے اس بات پر تنبیہہ مقصود تھی کہ اس کے حق میں عافیت کی دعا کرنی چاہیے اور سے معذرت بھی تھی کہ تین مرتبہ کے بعد جواب کیوں نہیں دیا۔

جب تمی چھنکنے والے نے الحمد للہ کہا تو بعض حاضرین نے سنا اور بعض نے نہیں سنا توجس نے نہیں

سنا' انہیں کیا کرنا چاہیے۔ اس میں صحح بات سے کہ جب یقین ہو جائے کہ اس نے حمد کی ہے توسب کو اس کا جواب دینا چاہیے۔

نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد گرامی ہے کہ جب کوئی "الحمداللہ" کے تواس کا جواب دو۔ اور جب کوئی چھینکنے والا "الحمداللہ" نہ کیے یا بھول جائے تو ابن العربی کا قول ہے کہ اس کو یاد دہانی نہ کرائی جائے۔ اور ظاہری الفاظ حدیث سے اس کی تائیہ ہوتی ہے کیونکہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے کسی کو یاد دہانی اس موقع پر نہیں کرائی حالا نکہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم سنت پر عمل کرنے اور اس کے سیھنے پر بہت زور دیتے تھے۔ اس کار خیر میں تعاون کرنے کے زیادہ اہل تھے۔

صدیث سے بیہ بھی ٹابت ہے کہ یہود'نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس اس امید پر چھینگتے تھے کہ آپ ان کے جواب میں "مر حمک اللہ" کمیں گے لیکن آپ بیہ نہ کتے' صرف سیفیڈیڈیڈ اللہ ُ وَیُصْلِحُ بَالَکُمْ» کتے تھے۔

### فصل (۴۵) آتخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کاسفرکے دوران اسوہ حسنہ

صحیح روایت میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ آپ نے فرمایا "جب تم میں سے کوئی کسی کام کا ارادہ کرے تو اسے چاہیے کہ دو رکعت نماز پڑھے" چنانچہ آپ نے دور جاہلیت کے غلط اوہام کے بجائے یہ طریقہ حسنہ پیش فرمایا کیونکہ وہ لوگ پرندوں اور تیروں سے شکون لیتے تھے اور قرعہ کے ذریعہ یہ جانے کی کوشش کرتے تھے کہ غیب میں ان کے حصہ میں کیا تقسیم ہو چکا ہے اور اس طریق کار کو استقسام کما کرتے تھے اور اس کی جگہ الی دعا تعلیم فرمائی جو توحید 'اللہ تعالی کی بندگی' احتیاج اور توکل پر مشتمل ہے۔ اس ذات پاک سے سوال کرنا ہے جس کے ہاتھ میں تمام خیر اور بھلائی ہے اور اس کے سوا مشتمل ہے۔ اس ذات پاک سے سوال کرنا ہے جس کے ہاتھ میں تمام خیر اور بھلائی ہے اور اس کے سوا نہ کسی سے بھلائی پہنچ سکتی ہے اور نہ اس کے سوا کوئی دکھوں کو دور کر سکتا ہے۔

یہ دعا اٹل سعادت کے لئے نشان سعادت و برکت ہے اور ایسے بدبخت مشرکین کے لئے اس میں کچھ حصہ نہیں جو اللہ کے ساتھ ساتھ اوروں کو بھی معبود بتاتے ہیں۔

﴿ ٱلَّذِينَ يَجْعَلُونَ مَعَ ٱللَّهِ إِلَاهًا ءَاخَرُّ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴾

جو اللہ کے ساتھ کسی اور کو بھی معبود قرار دیتے ہیں عنقریب انہیں معلوم ہو جائے گا۔

اس دعامیں اللہ تعالی کی صفات کالمہ اور ربوبیت عامہ کا اقرار ہے۔ اس پر توکل کا اعلان ہے اور اپنی مصلحتوں سے ناوا قفیت اور ان پر عدم قدرت کا اعتراف ہے۔

مند احمر بیں حضرت سعد بن ابی و قاص سے مرفوعا روایت ہے کہ انہوں نے کہا کہ "اللہ تعالیٰ سے استخارہ کرتا اور استخارہ کو ترک کر دینا اور استخارہ کو ترک کر دینا اور الشخارہ کو ترک کر دینا اور اللہ تعالیٰ کے فیصلے پر ناراض ہونا بنی آدم کی بد بختی کی علامت ہے"۔

یمال قابل غور امریہ ہے کہ مقدر دو صفتوں کے درمیان ندکور ہے۔ ایک توکل جو مقدور سے پہلے

استخارہ کامضمون ہے اور دوم اللہ کے فیصلہ پر رضامندی جومقدور کے بعد کی چیز ہے۔

جب ني كريم صلى الله عليه وسلم سواري يربيضة تو تين مرتبه الله اكبر كمه كريه وعارات :

«شُبْحَانَ اللهِ الَّذِي سَخَّرَ لَنَا هَٰذَا وَمِمَا كُنَّا لَهُ مُقْرِنِيْنَ، وَإِنَّا إِلَى رَبِّنَا لَمُنْقَلِبُوْنَ»

پاک ہے وہ ذات جس نے اسے ہمارے لئے مسخر کیا اور ہم اسے زیر نہ کر سکتے تھے'ہم اپنے رب کی طرف لوٹے والے ہیں۔

پهرآپ صلی الله علیه وسلم په دعار ده تھے:

«اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ فِي سَفَرِي هٰذَا الْبِرَّ وَالتَّقْوَى، وَمِنَ الْعَمَلِ مَا تَرْضَى اللَّهُمَّ فَنْتَ الصَّاحِبُ فِي السَّفَرِ اللَّهُمَّ أَنْتَ الصَّاحِبُ فِي السَّفَرِ وَالْخَلِيْفَةُ فِي الأَهْمَ اللَّهُمَّ أَصْحَبْنَا فِي سَفَرِنَا وَٱخْلُفْنَا فِي أَهْلِنَا»

اے اللہ اس سفر میں تجھ سے نیکی و تقوی کا سوال کر تا ہوں اور ایسے عمل کا جس کو تو پہند کرے۔ اے اللہ سفر آسان کر اور اس کی دوری سمیٹ دے۔ اے اللہ تو سفر کا ساتھی اور گھر والوں کا محافظ ہے۔ اے اللہ سفر میں ہمارے ساتھ رہ اور گھر والوں کی حفاظت فرہا۔

اورجب سفرسے واپس ہوتے توبید دعار دھت :

«آئِبُوْنَ تَائِبُوْنَ، عَابِدُوْنَ لِرَبِّنَا حَامِدُوْنَ»

ہم لوٹ كر آتے ہيں 'اللہ كے آگے توبہ كرتے ہيں اور اس كى عبادت اور تعريف كرتے ہيں۔ امام احمد رحمتہ اللہ عليہ نے ذكر كيا ہے كہ جب آپ شرميں داخل ہوتے توبيہ دعا پڑھتے:

«تَوْبًا تَوْبًا لِرَبِّنَا أَوْبًا لَأَيُغَادِرُ حَوْبًا»

ہم لوٹ کر آئے ہیں'اللہ کے آگے توبہ کرتے ہیں'وہ ہمارے تمام گناہوں کو معاف کردے گا۔ جب آپ سواری پر چڑھنے کے لئے رکاب میں پیرر کھتے تو ہم اللہ کہتے اور جب اس کی پشت پر سوار ہو جاتے تو "الحمد للہ "کتے' پھر «سُبْحَانَ الَّذِي سَحَّرَ لَنَا هٰذَا وَمَا كُنَا لَهُ مُقْرِنِيْنَ» والى دعا پڑھتے تھے۔ جب آپ سفر پر جانے والے کسی صحابی کو رخصت کرتے تو یہ دعا پڑھتے:

«اسْتَوْدِعُ اللهَ دِيْنَكَ وَأَمَانَتَكَ وَخَوَاتِيْمَ عَمَلِكَ»

میں تیرا دین تیری امانت اور تیرے عمل کا انجام اللہ کے سرد کرتا ہوں۔

ایک مخص خدمت نبوی میں حاضر ہوا اور عرض کیا کہ یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم! میں سفر کا ارادہ رکھتا ہوں تو آپ نے فرمایا "میں خضے اللہ سے ڈرنے اور اونچی جگہ پر اللہ اکبر کہنے کی وصیت کرتا ہوں" آپ صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کرام رضی اللہ عنہ جب سی بلندی پر چڑھتے تو تحبیر کہتے اور جب نقیمی جگہ انرتے تو تنبیح کہتے اسی حیثیت میں نماز بھی رکھی گئی ہے ۔ حضرت انس کہتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم جب کسی اونچی جگہ یا ٹیلہ پر چڑھتے تو یہ دعا پڑھتے :

"اللَّهُمَّ لَكَ الشَّرَفُ عَلَى كُلِّ شَرَفٍ وَلَكَ الْحَمْدُ عَلَى كُلِّ حَالٍ»

اے اللہ ہربلندی پر تحقیے ہی بلندی حاصل ہے اور ہر حالت میں تیری ہی حمہ ہے۔

اور آپ فرماتے تھے کہ " فرشتے ایسے قافلے کے ساتھ شریک نہیں ہوتے 'جس میں کتا یا تھنٹی اور باجا ہو"۔ باجا ہو"۔

آپ اس بات کو ناپند فرماتے تھے کہ مسافر تھا رات کو سفر کرے۔ آپ نے فرمایا کہ "اگر لوگوں کو معلوم ہو جائے کہ تنا سفر کرنے میں کتنی قباحت ہے تو وہ رات کو تنا سفرنہ کریں "۔ بلکہ آپ تنا سفر ہی ناپند فرماتے تھے کہ "ایک مسافر ایک شیطان ہے ' دو مسافر دو شیطان اور تین سے قافلہ بنہ آہے"۔

آپ نے فرمایا کہ جب تم میں ہے کوئی کی جگہ اترے توبیہ وعا پڑھ:

﴿ أَعُوٰذُ بِكَلِمَاتِ اللهِ التَّامَّاتِ مِنْ شَرٌّ مَا خَلَقَ »

ہراس چیز کے شرسے جو اس نے پیدا کی 'اللہ کے کلمات کے ذریعہ پناہ مانگآ ہوں۔ پھراہے کچھ ضرر نہ پہنچے گا' یہاں تک کہ وہ اس جگہ سے روانہ ہو جائے۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم فرمایا کرتے تھے کہ جب تم سبزہ زاروں میں سفر کرو تو او نٹوں کو بھی زمین میں سے ان کا حصہ دیا کرد اور جب تم ویران مقام میں سفر کرد تو جلدی ہے اسے عبور کر جاؤ۔ اور جب رات میں اترو تو راستوں سے بچو کیونکہ وہ چلنے والوں کا راستہ اور رات میں زہر میلے جانوروں کا ٹھکانہ ہیں۔

آپ صلی الله علیه وسلم مسافر کو دشمن کے علاقے میں قرآن لے جانے سے منع فرماتے سے کہ کمیں دشمن کے ہاتھ نہ لگ جائے اوراس کی بے حرمتی کا مرتکب ہو۔ آپ عورت کو بغیر محرم کے سفر کرنے سے منع فرماتے تھے آگرچہ یہ برید (۱۲ میل) کی مسافت ہی کیوں نہ ہو۔

آپ مسافر کو تھم دیتے کہ جب سفر میں کام ختم ہو جائے تو جلدی ہے اپنے گھر لوٹ آئے اور طویل سفرے واپسی میں رات کے وقت گھر آنے ہے منع فرمایا ہے۔

جب آپ سفرے واپس تشریف لاتے تو اہل بیت کے بچوں سے ملتے۔ اور سفرے واپس آنے والے کے ساتھ آپ معانقہ فرماتے تھے اور آگر اہل بیت میں سے ہو آ تو اس کا بوسہ لیتے تھے۔

ر سات ما ملا میں مات مراس کے دورہ رس بیت یون وہ ن ما پوسہ ہے ہے۔ شعبی کا قول ہے کہ صحابہ کرام جب سفرے واپس آتے تو معانقہ کرتے تھے۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم جب سفرے آتے تو پہلے مسجد جاکردو رکعت نماز ادا فرماتے تھے۔

### نصل (۳۶) آنخضرت صلی الله علیه وسلم کا خطسته الحاجیة کا طریقه

نی کریم صلی الله علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ آپ نے صحابہ کرام کو خطبہ حاجت کی اس طرح تعلیم :

"إِنَّ الْحَمْدَ للهِ، نَحْمَدُهُ وَنَسْتَعِيْنُهُ وَنَسْتَغْفِرُهُ، وَنَعُوْذُ بِاللهِ مِنْ شُرُوْرِ أَنْفُسِنَا وَمِنْ سَيِّئَاتٍ أَعْمَالِنَا، مَنْ بَهْدِهِ اللهُ فَلاَمُضِلَّ لَهُ، وَمَنْ يُضْلِلْ فَلاَ هَادِيَ لَهُ، وَأَشْهَدُ أَنْ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ لَهُ، وَأَشْهَدُ أَنْ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ»

تمام تعریفیں اللہ کے لئے ہیں 'ہم اس کی حد کرتے ہیں 'اس سے مدو چاہتے ہیں اور اس سے اللہ کی بناہ چاہتے ہیں اور اس سے اللہ کی بناہ چاہتے ہیں 'نفس کی برائیوں اور ایٹ گناہوں کی مغفرت طلب کرتے ہیں اور ہم اللہ کی بناہ چاہتے ہیں 'نفس کی برائیوں اور برے اعمال سے ۔ جے اللہ ہدایت دے اسے کوئی گمراہ نہیں کر سکتا اور جے وہ گمراہ کرے اسے کوئی راستہ نہیں دکھا سکتا۔ ہیں گواہی دیتا ہوں کہ اللہ کے سواکوئی معبود نہیں اور گواہی دیتا ہوں کہ اللہ کے سواکوئی معبود نہیں اور گواہی دیتا ہوں کہ عموں کہ حمر صلی اللہ علیہ وسلم اس کے بندے اور رسول ہیں۔

پھردرج ذیل تین آیتیں پڑھتے:

﴿ يَهَا نَهُما الَّذِينَ مَا مَنُوا النَّهَ عَلَوا اللَّهَ حَقَّ ثُقَالِهِ . . . ﴾ [آل عمران: ١٠٢] اے ایمان والو! اللہ سے وُرو 'جتنا اس سے وُرنے کا حق ہے۔

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُوا رَبَّكُمُ ﴾ [النساء: ١]

اے لوگو! اپنے رب سے ڈرو۔

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ وَقُولُواْ قَوْلًا سَدِيلًا ﴾ [الأحزاب: ٧٠] المان والو! الله بعد أرو اور درست بات كهو-

شعبہ کتے ہیں کہ میں نے ابو اسحاق سے دریافت کیا کہ آیا یہ خطبہ نکاح ہے یا کچھ اور ہے؟ انہوں نے جواب دیا' یہ ہر ضرورت کے لئے ہے۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جب تم میں سے کوئی عورت یا غلام یا جانور حاصل کرے تو وہ اس کی بیشانی پکڑ کر اللہ سے برکت کی دعا کرے اور بسم اللہ کے اور بید دعا پڑھے :

«اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ خَيْرَهَا وَخَيْرَ مَا جُبِلَتْ عَلَيْهِ، وَأَعُوْذُ بِكَ مِنْ شَرِّهَا وَشَرِّ مَا جُبِلَتْ عَلَيْهِ»

اے اللہ! میں تجھ سے سوال کرنا ہوں' اس کی بھلائی اور جس پریہ بیدا کی گئی ہے' اس کی بھلائی ما نگتا ہوں اور اسکی برائی اور جس پریہ پیدا کی گئی ہےائی برائی سے تیری پناہ چاہتا ہوں۔ نکاح کرنے والے سے آپ صلی اللہ علیہ وسلم فرمایا کرتے تھے:

«بَارَكَ اللهُ لَكَ وَبَارَكَ عَلَيْكَ وَجَمَعَ بَيْنَكُمَا فِي خَيْرٍ»

الله تمهارے لئے برکت دے اور تم پر برکت نازل کرے اور تم دونوں کو بھلائی پر جمع کرے۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے مروی ہے کہ آپ نے فرمایا 'جو آدی بھی کسی مریض کو دیکھیے اور بیہ دعا پڑھ نے ' تواہے وہ مرض بھی نہ ہوگا چاہے بچھ بھی ہو۔ دعا بیہ ہے :

"اَلْحَمْدُ للهِ الَّذِي عَافَانِي مِمَّا اَبْتَلَاكَ بِهِ اوَفَضَّلَنِيعَلَى كَثِيْرِمِمَّنْ خَلَقَ تَفْضِينلاً" سب تعریفیں اللہ کے لئے جس نے مجھے اس مرض سے محفوظ رکھا' جس میں تجھے جٹلا کیا اور مجھے بہت می مخلوقات پر بطور خاص افغلیت دی۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس شکون کا تذکرہ کیا گیا تو آپ نے فرمایا کہ اس میں بهتر فال ہے لیکن بیہ مسلمان کو نقصان نہیں دے سکتی۔ جب تم کوئی برا شکون دیکھو' جسے تم براسمجھتے ہو تو بیہ دعا پڑھو ؛

«اللَّهُمَّ لَايَأْتِي بِالْحَسَنَاتِ إِلَّا أَنْتَ، وَلَايَدْفَعُ السَّيِّئَاتِ إِلَّا أَنْتَ، وَلَاحَوْلَ وَلَاقُوَّةَ إِلَّابِكَ»

اے اللہ تو بی بھلائیاں عطاکر تا ہے اور صرف تو بی تکالیف رفع کرتا ہے اور تیرے سوانہ توفیق ہے اور نہ قوت ہے۔

#### نصل (۷۷) آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کاخواب دیکھنے کے متعلق اسوہ حسنہ

نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ اچھے خواب اللہ کی جانب سے ہیں اور برے خواب شیطان کی طرف سے ہیں اس لئے جو فخص کوئی ناپندیدہ خواب دیکھے تو بائیں جانب معمولی تھوک کے ساتھ پھونک مار دے اور ''اعوذ باللہ ....الخ'' پڑھ لے تو اسے کوئی نقصان نہیں پہنچے گا اور کسی کو اس کی خبرنہ دے۔ اوراگر خواب اچھا دیکھے تو خوش ہو اور صرف اس کو خبردے جس سے محبت ہو۔

آپ نے برا خواب دیکھنے والے کو پہلوبد لنے اور نماز پڑھنے کا بھی تھم دیا ہے۔ اس طرح کل پانچ چیزوں کا تھم دیا گیا ہے۔ (۱) بائیس طرف پھونک مارنے کا (۲) اعوزباللہ پڑھنے کا (۳) کسی کو خبرنہ دینے کا (۴) کردٹ بدلنے کا (۵) نماز پڑھنے کا۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ خواب کی جب تک تعبیرنہ کی جائے 'اڑ تا رہتا ہے اور جب تعبیرنہ کی جائے 'اڑ تا رہتا ہے اور جب تعبیر بیان کردی جاتی ہے تو واقع ہو جاتی ہے 'لنذا خواب دیکھنے والا صرف اس کو بتائے جس سے محبت ہویا جو صاحب رائے ہو' نیز آپ سے منقول ہے کہ خواب دیکھنے والے سے آپ پہلے یہ فرما دیتے تھے کہ تم نے اچھا خواب دیکھا ہے اور جسا نے اور ماس کی تعبیر بیان فرماتے تھے۔

#### فصل (۴۸)

### وساوس کے متعلق آنخضرت صلی الله علیه وسلم کی سنت طیب

حضرت عبداللہ ابن مسعود رضی اللہ عنہ سے مرفوعا روایت ہے کہ انسان کے دل میں ایک القاء فرشتہ کی طرف سے ہوتا ہے اور ایک شیطان کی طرف سے ' فرشتہ بھلائی کا دعدہ کرتا ہے ' حق کی تقیدیق کرتا ہے اور ایک شیطان کا القاء ' برائی کے دعدے ' حق کی تکذیب اور بھلائی سے مایوسی پر مشتمل ہوتا ہے ' لہذا تم جب فرشتے کا القاء محسوس کرو تو اللہ کی تعریف کرو اور اس کی مہرانی کا سوال کرو' اور جب شیطان کا القاء محسوس کرو تو اللہ کی پناہ ما تگواور اس سے بخشش طلب کرو۔

حضرت عثمان بن ابی العاص نے عرض کیا کہ میرے اور میری نماز اور قراءت کے درمیان شیطان حاکل ہو جاتا ہے تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اس کا نام خنزب ہے 'جب تم اسے محسوس کرو تو اللہ کی پناہ طلب کرو اور اپنی بائیں جانب تین بار تھوک دو۔

صحابہ کرام رضی اللہ عنم نے آپ سے شکایت کی کہ ان کے ول میں ایسے خیالات آتے ہیں جن کے اظہار کے مقاطبے میں جل کرراکھ ہونے کو بھتر سیجھتے ہیں۔ آپ نے فرمایا کہ اللہ اکبر اللہ اکبر سب تعریفیں اس اللہ کے لئے ہیں جس نے شیطان کی جال کو دسوسہ کی طرف چھیردیا۔

کائنات کی خلقت دغیرہ کے سلسلہ میں کسی کو دسوسہ پیدا ہواور یہ خیال آئے کہ اللہ نے مخلوق کو پیدا کیا تو اللہ نے کہ دہ یہ آیت پیدا کیا تو ایسے مخص کو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی یہ تعلیم ہے کہ وہ یہ آیت کریمہ بڑھے:

﴿ هُوَ ٱلْأَوَّلُ وَٱلْآخِرُ وَٱلظَّلِهِرُ وَٱلْبَاطِنُّ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [الحديد: ٣] وي اول و آخر الله المراور باطن سے اور وہ مرچيز كو جانتا ہے۔

اس طرح ابو زمیل نے حضرت ابن عباس رضی الله عنماے دریافت کیا کہ جھے سینے میں پچھ وسوسہ محسوس ہو آ ہے تو انہوں نے جو اس کے دواب دیا بخدا میں ہر گز زبان پر نہ لاؤں گا۔ ابن محسوس ہو آ ہے تو انہوں نے بوجھا کیا ہے؟ تو انہوں نے جو اب دیا بخدا میں ہر گز زبان پر نہ لاؤں گا۔ ابن

عباس رضی الله عنمانے کما کہ کوئی شک کی بات ہے؟ انہوں نے کما 'ہاں۔ وہ کہنے گئے کہ اس سے کوئی بھی شجات نہ پاسکا۔ اگر ول میں پچھ محسوس کو تو ﴿ هُوَ ٱلْأُوَّلُ وَٱلْاَحِرُ وَٱلْفَلْهِرُ وَٱلْبَاطِنُ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلَيْهُ ﴾ [الحدید: ۲] پڑھ لو۔

اس طرح آیت کے ذرایعہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے رہنمائی فرمائی کہ تشکسل بدیمی طور پر باطل ہے۔ ابتداء میں مخلوقات کا سلملہ الیی ذات پر ختم ہوتا ہے جس سے پہلے بچھ نہیں اور آخر میں ایس ذات پر ختم ہوتا ہے جس سے پہلے بچھ نہیں اور آخر میں ایس ذات پر ختم ہوتا ہے جس کے بعد بچھ نہیں 'اور اس ذات کے ظہور کا یہ معنی ہے کہ اس کے اوپر بچھ نہیں اس کے بطون کا معنی یہ ہے اس کے اطلا کے بعد بچھ نہیں باقی بچا۔ اگر اس سے پہلے کوئی چز مانی جس سلم اسے خالق پر ختم ہو جائے جو اس میں موثر ہوتو وہ ی رب خلق ہوگی۔ اس لئے ضروری ہوگا کہ یہ سلملہ ایسے خالق پر ختم ہو جو دو سرے سے بنیاز ہو اور ہر چز اس کی مختاج ہو' وہ خود قائم ہو' اور جو خود قائم ہوگا وہ بذات خود موجود ہوگا وہ بذات خود موجود ہوگا وہ قدیم اور بے ابتداء ہوگا۔ اس کے علاوہ تمام چزوں کا وجود اس کی ذات سے موجود ہوگا اور جو خود ہوگا وہ قدیم اور بے ابتداء ہوگا۔ اس کے علاوہ تمام چزوں کا وجود اس کی ذات سے باق ہے اور ہر چز کی بقاء اس سے سے ۔

نی کریم صلّی الله علیہ وسلم نے فرمایا "لوگ ایک دوسرے سے سوال کرتے رہیں گے حتی کہ کہنے والا کے گائید اللہ ہے جس نے مخلوق کو پیدا کیا تو اللہ کو کس نے پیدا کیا؟ اب جس کو اس قتم کی کوئی خلش محسوس ہووہ اللہ کی پناہ مائے اور رک جائے اور مزید نہ سوچ"۔ اللہ تعالی نے ارشاد فرمایا:

﴿ وَإِمَّا يَنزَغَنَّكَ مِنَ ٱلشَّيْطَانِ نَنْغُ فَٱسْتَعِذْ بِٱللَّهِ ﴾ [ نصلت: ٢٦]

آگر شیطان کی طرف سے تہیں کسی فتم کی چیر پنچ تو خدا کی پناہ لیا کرد۔

چونکہ شیطان کی دو قسمیں ہیں 'ایک جو کہ بشکل انسان نظر آتا ہے اور دو سرا جو جن ہے اور نظر نہیں آتا۔ اس لئے اللہ تعالی نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو تھم دیا کہ انسانی شیطان کے شرسے بیخ کے لئے اعراض 'عنو' مناسب مدافعت سے کام لیں اور جناتی شیطان کے شرسے بیخ کے لئے اعوز باللہ پڑھا کریں۔ سورہ اعراف 'مومنون اور فصلت میں دونوں قسموں کا ذکر کیا گیا ہے۔ ایک شعر ہے :

وما ھو الا الاستعاذہ صارعًا اور بھلے طور پر مدافعت کرتا' ہی بھرین مطلوب ہے۔
عاجزی کے ساتھ اعوز باللہ پڑھنا اور بھلے طور پر مدافعت کرتا' ہی بھرین مطلوب ہے۔

فہذا دَواءُ الداءِ من شرمَایُسری وذاك دَواءُ الدَّاءِ مِنْ شرَ عَجُوبِ بِي نظر آنے والی چیزوں کے شرکی اوروہ یوشیدہ شرکی کامیاب دوا ہے۔

#### فصل (۹۹)

### آنخضرت صلی الله علیه وسلم کی غصه کے وقت کی تعلیمات اور دیگر تعلیمات حسنه

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے تھم دیا کہ غصے کی آگ بجھانے کے لئے وضو کیا جائے یا کھڑا ہو تو بیٹھ جائے آگر بیٹھا ہو تولیٹ جائے اور اعوذ باللہ من الشیطان الرجیم پڑھے۔

جب انسان کے قلب میں غصہ اور شہوت آگ کی دو چنگاریاں ہوتی ہیں تو آپ نے انہیں نہ کورہ طریقے سے بجھانے کا تھم دیا جس طرح اللہ تعالی کا ارشاد ہے کہ:

﴿ أَتَأْمُرُ وْنَ ٱلنَّاسَ بِٱلْبِرِّ وَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُمْ ﴾ [البقرة: 12]

کیاتم دو سروں کو نیکی کا تھم دیتے ہواد راپنے آپ کو بھول جاتے ہو۔

اس برآمادہ کرنے والی چزچو تکہ شموت کی شدت ہوتی ہے۔ اس لئے اس شعلہ کو نماز اور خیر کے زریعہ سے بجمانے کا تھم دیا گیا اور شیطان سے پناہ ما تکنے کی تعلیم دی گئی۔

چونکہ تمام معصیتوں کا صدور غضب اور شہوت ہی ہے ہو تا ہے ادر غضب کا انجام قل اور شہوت کا انجام زنا ہو تا ہے' اس لئے اللہ تعالی نے قل اور زنا کا ساتھ ساتھ ذکر کیا اور سورہ انعام 'سورہ اسراء اور سورہ فرقان میں انہیں کیجاذکر کیا ہے۔

جب نبي كريم صلى الله عليه وسلم كسى پنديده چيز كو ديكھتے توب وعا پڑھتے:

«ٱلْحَمْدُ للهُ الَّذِي بِنِعْمَتِهِ تَتِمُّ الصَّالِحَاتُ»

تمام تعریفیں اللہ تعالیٰ کے لئے ہیں جس کی نعمت سے نیک کام پورے ہوتے ہیں۔

جب کوئی ٹاپندیدہ چیز دیکھتے تو یہ کتے تھے: "الحمد للہ علی کل حال" ہر حال میں سب تعریفیں اللہ کے لئے ہیں' اور جب کوئی محبوب یا مناسب چیز پیش کر آتو آپ اس کے لئے دعا فرماتے' چنانچہ جب حضرت ابن عباس رضی اللہ عنمانے آپ کے لئے وضو کا انتظام کیا تو آپ نے دعا فرمائی:

ُ «اللَّهُمَّ فَقَّهُهُ فِي الدِّيْنِ وَعَلَّمْهُ التَّأْوِيْلَ؟

اے اللہ انہیں'' تفقہ فی الدین "عطا فرما اور تفییر قرآن سکھا۔

حضرت قادونے رات کے وقت سواری پر سحارا دیا تو آپ نے یہ وعادی۔ «حَفِظَكَ اللهُ بِمَا حَفظْتَ بِه نَبيَّهُ»

"الله تمهاری حفاظت کرے جس طُرح تم نے اس کے نبی کی حفاظت کی"۔ نیز آپ صلی الله علیہ وسلم نے فرمایا کہ جس کے ساتھ بھلائی کی جائے اور اس نے "جزاک الله خیرا" کمیہ دیا تو اس نے گویا تعریف کردی۔

ایک قرض دارنے قرض اوا کردیا تو اسے آپ صلی الله علیه وسلم نے ان الفاظ سے دعادی:

﴿ بَارَكَ اللهُ لَكَ فِي أَهْلِكَ وَمَالِكَ ، إِنَّمَا جَزَآءُ السَّلَفِ ٱلْحَمْدُ وَالأَدَاءُ »

الله تهمیں مال و اولاد میں برکت دے ' بلا شبہ قرض کی جزاء خداکی تعریف اور اوائیگی ہے۔

جب آپ کی خدمت میں کوئی ہریہ پیش کیا جاتا تو اے قبول کرکے اس سے زیادہ بولہ ویتے اور اگر

مسترد کرتے تومعذرت کردیتے جیسا کہ آپ نے صعب بن جثامہ سے فرمایا کہ ''ہم اسے مسترد نہ کرتے' اگر احرام کی حالت میں نہ ہوتے"۔

آپ نے امت کو تھم دیا کہ جب گدھے کی آواز سنیں توشیطان رجیم سے خدا کی بناہ طلب کریں اور جب مرغ کی آواز سنیں تو اللہ سے اس کا فضل مائکیں۔ یہ بھی مروی ہے کہ آگ لگ جائے تو اللہ اکبر کہیں'اس سے وہ بچھ جائے گی۔

اور اس بات کو ناپند کرتے تھے کہ اہل مجلس اپنی مجلسوں کو ذکر اللی سے محروم رکھیں اور فرمایا کہ جو آدی الیہ جگہ ہے اس کے باللہ تعالیٰ کی طرف سے حسرت نازل ہو گی اور جو لیٹ جائے اور اللہ تعالیٰ کو یاون نہ کرے تو اس پر بھی حسرت نازل ہو گی۔

نیز آپ نے فرایا جو کسی مجلس میں بیٹھے اور اس میں بکٹرت لغو باتیں کر ڈالے۔ اگر اٹھنے سے قبل یہ کلمات کہ لے تواس مجلس میں جو بھے بھی خطا ہو چکی ہوگی معاف کردی جائے گی۔ «سُبْحَانَكَ اللَّهُمَّ وَبِحَمْدِكَ، أَشْهَدُأَنْ لاَ إِلٰهَ إِلاَّ أَنْتَ، أَسْتَغْفِرُكَ وَأَتُوْبُ إِلَيْكَ »

اے اللہ ہم تیری پاکی اور حمد بیان کرتے ہیں اور گواہی دیتے ہیں کہ اللہ کے سواکوئی مُعبود نہیں ' جھھ سے مغفرت طلب کرتے ہیں اور تیری طرف رجوع کرتے ہیں۔

سنن ابوداؤد میں ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم جب مجلس سے اٹھنا چاہتے تھے تو نہ کورہ دعا پڑھتے تھے۔ آپ سے دریافت کیا گیا تو فرمایا کہ مجلس میں جو پچھ ہوا' اس کا بیہ کفارہ ہے۔

#### قصل (۵۰)

### أتخضرت صلى الله عليه وسلم كے نزديك ناپنديدہ الفاظ و كلمات

بعض ایسے الفاظ جن کو کمنا اور سنتا آپ ناپند کرتے تھے' وہ یہ ہیں : ( نبشت نفسی) کمنا کہ میں خبیث ہو گیا ہوں' انگور کو کرم کمنا' (حلک الناس) کہ لوگ ہلاک ہو گئے کمنا' آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا' جس نے ایسا کما' خود اس نے لوگوں کو ہلاک کیا' یا یہ کمنا : لوگ فاسد ہو گئے' زمانہ فاسد ہو گیا' فلاں فلاں پخمتر سے بارش ہوئی' جو اللہ چاہے اور تم چاہو' چنانچہ آپ نے اس طرح کے جملے کہنے سے منع فرمایا ہے۔

اس طرح سے غیراللہ کی قتم کھائی جائے یا قتم میں یہ کے کہ اگر وہ ایسا کرے تو وہ یہودی ہے۔ یا سمی بادشاہ کو شہنشاہ کے اور آقا اپنے غلام یا لونڈی کو میرا بندہ یا میری بندی کہہ کرپکارے اور ہوا' بخار' مرغ وغیرہ کو براجھلا کہنا' ان تمام چیزوں کے کہنے سے ممانعت آئی ہے۔

ای طرح جاہیت کے نعرے لگانا جیسے قبیلہ ، قومیت اور ندہی ، گروہی ومشائلی طرق کے حق میں متعصبانہ انداز افقیار کرکے نعرے بازی کرنا اور عشاء کی نماز کو عتمہ کمنا جس سے عشاء کا نام متروک ہو جائے ، کسی مسلمان کو گالی وینا ، تیبرے مخص کی موجودگی میں دو آدمیوں کا سرگوشی کرنا ، عورت کا اپنشو ہرکے سامنے دو سری عورت کے محاس بیان کرنا ، ان تمام الفاظ و کلمات کے کہنے کی ممانعت آئی ہے۔ اس طرح سے یہ بھی کہنا ممنوع ہے ، یا اللہ آگر تو چاہے تو مجھے بخش دے۔ کثرت سے قسمیں کھانا ، قوس قزح کہنا کسی سے اللہ کے نام پر سوال کرنا ، مدینہ کو یٹرب کمنا ، بلا ضرورت کی سے یہ دریافت کرنا کہ اس نے اپنی یہوی کے ساتھ کیا سلوک کیا اور میں نے پورے رمضان کے روزے دکھے اور پوری رات کا قیام کیا اس طرح کے الفاظ کہنا مکروہ و ممنوع ہے۔

منوع کلمات میں یہ بھی داخل ہے کہ اشارہ سے بتائی جانے والی چیزوں کو صراحت کے ساتھ ذکر کیا جائے یا (اطال اللہ بقاءک) وغیرہ کہا جائے یا روزے داریہ کیے اس ذات کی قتم 'جس کی مسرمیرے منہ پہے 'کیونکہ مرقو کافر کے منہ پر لگتی ہے 'یا زبردی لی ہوئی چیز کو حقوق سے تعبیر کیا جائے یا اللہ کی راہ میں خرج کرنے والا یہ کیے کہ دنیا میں میں نے بہت سامال خرج کیا 'یا اجتمادی مسائل میں مفتی ہے کیے کہ اللہ تعالی نے فلال چیز طال کی ہے اور فلال چیز حرام 'یا قرآن و سنت کے دلائل کو مجازات اور متکلمین کے شبمات دلائل عقلی و قطعی سے تعبیر کیا جائے 'اللہ گواہ ہے کہ اس طرح کے کلمات کئے سے دین و دنیا کی بہت می خرابیاں پیدا ہوتی ہیں۔

نیز ممنوع و مردہ باتوں میں ہے ہے کہ آدی دو مردل سے اپنی بیوی کے ساتھ مابین چیزوں کا تذکرہ کرے جیسے بعض کمینوں کی عادت ہوتی ہے۔ اسی طرح زعموا' ذکروا' قالوا' جیسے الفاظ سے حکایت کرتا اور بادشاہ کو خلیفتہ اللہ کمنا منع ہے کیونکہ خلیفہ الی ذات کا ہو تا ہے جو غائب ہو تا ہے اور اللہ تعالیٰ تو خور عائب محض کے اہل وعیال کا خلیفہ اور محافظ ہے۔

نیز 'انا' لی 'عندی ' (یس 'میرا' میرے نزدیک) کے الفاظ سے بھی بچنا چاہیے کیونکہ انہی تین الفاظ سے الجیس فرعون اور قارون کی آزمائش ہوئی تھی۔

چنانچه ابلیس نے کها تھا "انا خیرمند" (میں اس سے بهتر ہوں) اور فرعون نے کہا تھا "ولی ملک معر" (اور مصر کا ملک میرا ہے) اور قارون نے کہا تھا "وانما او تیتہ علی علم عندی" اور جھے یہ مال میرے علم کی بنا پر دیا گیا اور سب ان متکبرانہ جملوں سے گمراہ و تباہ ہوئے۔

سب سے بمتر (انا) لین میں "بندے کے اس قول میں ہے "انا العبد المذنب" میں گنامگار توبہ کرنے والا اور اعتراف کرنے والا بندہ ہوں' اور لفظ (لی) جیسے لی الجرم' ولی الذنب' ولی الفقر" رُگناہ و جرم اور فقرو ذلت میرا ہے ) اور عندی جیسے ا اُغفِرْ لِی جِدِّی وَهَزْلِی وَخَطْئِی وَعَمْدِی وَكُلُّ ذَٰلِكَ وَرِفْتُونَ مِیں۔ عِنْدِی المیزا گناہ' نغزش' خطائیں' اور عمدا گناہ بخش دے اور میرے پاس یہ تمام نقائص ہیں۔

#### فصل (۵۱)

### آنخضرت صلى الله عليه وسلم كاجهاد وغزوات ميں اسوہ حسنه

جماد چو تکہ اسلام کا ایک اعلی وعظیم الشان مسئلہ ہے اور مجاہدین جنت میں بلند تر مقامات پر فائز ہوں اسے اور دنیا میں بھی ان کی سربلندی ہوتی ہے اس لئے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اس سلسلہ میں ایک اعلی مقام پر فائز سے چنانچہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے جماد کی ہر قتم میں بنفس نقیس حصہ لیا اور اللہ کی راہ میں دل و جان ' دعوت و بیان ' سیف و سنان ' غرض ہر چیز کے ذریعہ سے جماد فرمایا اور آپ کے تمام او قات جماد فی سبیل اللہ کے لئے وقف سے اس لئے آپ کی شخصیت اللہ تعالی کے بمال سب سے زیادہ قابل قدر تھی۔

الله تعالى نے آپ صلى الله عليه وسلم كومبعوث كرتے بى جماد كا تھم ديا اور ارشاد فرمايا:

﴿ فَلَا تُطِعِ ٱلْكَ فِرِينَ وَجَنْهِ ذَهُم بِهِ عِهَادًا كَبِيرًا ﴾ [الفرقان: ٥٦]

آپ کافروں کی اطاعت نہ سیجئے اور ان سے خوب جماد کیجئے۔

یہ سورہ کی ہے' اس میں اللہ تعالی نے کافروں کے ساتھ جماد بالبیان کا تھم دیا ہے۔ اس طرح منافقین کے ساتھ جماد کا تھم دیا کہ انہیں دلیل دی جائے بعنی جماد بالحجہ کیا جائے جو کفار سے جماد کے مقابلہ میں زیادہ سخت ہے۔ یہ جماد است کے خواص اور وار ثان رسول کا حصہ ہے۔ دنیا میں تھوڑے سے لوگ اس کو انجام دیتے ہیں اور اس راہ میں انہی کی مدد ہوتی ہے۔ ایسے لوگ تعداد میں تھوڑے ہوتے ہیں لیکن اللہ کے نزدیک ان کا مرتبہ برا ہوتا ہے۔

چونکہ افضل ترین جمادیہ ہے کہ شدید معارضت کے موقع پر حق بات کمی جائے جیسے جابرہ ظالم کے سامنے کلمہ حق کہنا 'جس سے ایذاء کا خطرہ بھی ہو'اس فتم کے جماد میں انبیاء کرام کا حصہ کافی ہو آ ہے اور ہمارے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم اس سلسلہ میں کامل اور اعلیٰ ترین مجاہد تھے۔ نیز اللہ کے دشمنوں کے مقابلے میں کیا جانے والا خارجی جماد بندے کے داخلی جماد نفس کی فرع اور شاخ ہے۔ جیسا کہ نبی کریم

صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: " مجاہد وہ ہے کہ جس نے اللہ تعالی کی خوشنودی کی خاطرانی ذات و نفس سے جماد کیا" تو ظاہر ہے کہ جماد بالعدو پر مقدم ہے۔ یہ دونوں دشمن ہیں اور بندے کو ان دونوں سے جماد کرنے کا مکلف قرار دیا گیا ہے۔ ان کے علادہ ایک تیسرا دشمن بھی سامنے کھڑا ہے۔ اس سے جماد کتے بغیر ان دونوں کا مقابلہ کرنا بھی محال ہے اور وہ تیسرا بندے کو ان دونوں کا مقابلہ کرنے سے بازر کھنے اور اسے کمزور کرنے کی کوشش میں لگا رہتا ہے اور وہ دشمن شیطان ہے۔

الله تعالی کاارشاد گرای ہے:

﴿ إِنَّ ٱلشَّيْطَانَ لَكُوْعَدُو ۗ فَأَنَّغِذُوهُ عَدُوا ﴾ [فاطر: ١] شيطان تهارا وثمن سمجمو-

چانچ اے دعن سمجھنے کا عمام اس بات کا اشارہ ہے کہ اس سے جنگ کرنے اور مقابلہ کرنے کے پرائی ورسمت اور ہمت ہے کام لینا چاہیے۔ اس طرح یہ تین دخمن ہیں جن سے بندے کو جنگ کرنے اور جماد کرنے کا عمام دیا گیا اور یہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے اس کی ایک آزائش ہے۔ اور بندے کو ان کے مقابلے کی قوت اور مدد بھی دی گئی ہے اور فریقین میں سے ایک کو وہ سرے کے ذرایعہ آزایا گیا ہے۔ اور بعض بعض کے لئے فقنہ ہیں باکہ ان کے حالات و معالمات کا امتحان ہو سکے 'چانچہ بندوں کو اللہ تعالیٰ نے آئھ 'کان 'عقل اور قوت سے نوازا ہے اور ان کے لئے کتابیں نازل فرمائی اور ابنیاء کرام کی بعث کی اور اپنیاء کرام کی بندت کی اور اپنیاء فرائی اور ابنیاء کرام ہی بیٹ کی اور اپنیاء کران ہو سکے تربیں گے تو اپنی فرمائی اور ابنیاء کرام ہوتے رہیں گے تو اپنی فرمائی اور ان کو بتایا کہ آگر اس کی اطاعت کرتے رہیں گے تو اپنی دشنوں پر نتجیاب ہوتے رہیں محب آگر اس کی اطاعت سے روگروائی کریں گے تو دشمنوں کو اللہ تعالیٰ ان پر مسلط کر دہیں ہوتے رہیں صورت میں بھی مایوسی کی چندال ضورت نہیں بلکہ صبرہ استقامت سے ان زخموں کا بھی مداوا کیا جا سکتا ہے اور ایک مورت میں بھی مایوسی کی پندال ضورت نہیں بلکہ صبرہ استقامت سے ان زخموں کا ہی اور اکیا جا سکتا ہے اس کے اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے کہ وہ کیوکاروں اور پر بیز گاروں اور صبر کرنے والوں اور ایمان والوں کے ساتھ ہے 'اور وہ ذات پاک مومنین کی اس وقت پر بیر گاروں اور ضرت کرتی ہے جب وہ اپ آپر ایانہ ہو تو دشمن انہیں تاہ وہ برباد کر ڈالیں گے۔ اور دیات ہوں اور اکیں آب وہ تو دشمن انہیں تاہ وہ برباد کر ڈالیں گے۔

یہ مدافعت ان کے ایمان ویقین کے مطابق ہوتی ہے۔ اگر ایمان قوی ہوگا تو مدافعت بھی قوی ہوگا۔ اس میں جو بھلائی پائے تو چاہیے کہ اس پر اللہ تعالٰی کی حمد و ثنا کرے اور جو بھلائی کے علاوہ کچھ اور دیکھیے

#### تو صرف اینے آپ کو ملامت کرے۔

الله تعالی نے اپنے بندوں کو عم دیا کہ اس کے راستے میں جماد کرنے کا حق ادا کریں جس طرح کہ ان کو تقوی اختیار کرنے کا عکم دیا ہے۔ اوراس کی صورت سے کہ اطاعت کریں' نافرمانی نہ کریں۔ اس کا شکر ادا کریں' ناشکری نہ کریں۔

اس طرح الله تعالیٰ کے راہتے میں جماد کا یہ حق ہے کہ بندہ اپنے نفس سے جماد کرے باکہ اس کا قلب ' زبان اور تمام جوارح الله تعالیٰ کے فرمانبردار ہو جائیں بلکہ ہمہ تن الله تعالیٰ کا ہو جائے اور اپنی ذات کا نہ رہے۔

شیطان کے ساتھ جماد کی صورت ہے ہے کہ اس کے وعدے کی تکذیب کی جائے۔ اس کے تعم کی نافرانی کی جائے اس کے تعم کی نافرانی کی جائے کیونکہ وہ جھوٹی امیدیں ولا آ اور غلط تمنائیں دکھا آ ہے ، عمّاجی کی طرف لے جا آ ہے اور خواہشات کی پیروی کرا آ ہے۔ بے حیائی کا تھم کر آ ہے ادر ہدایت و ایمانی اخلاقیات سے منع کر آ ہے۔ چنانچہ ان دونوں جمادوں سے بندے کے اندر ایک قوت و ہمت پیدا ہو جائے گی جس کے ذریعہ وہ اللہ تعالیٰ کے دشمنوں کے ساتھ قلبی' لسانی' مالی اور جسمانی جماد کر سکے گا جس کا مقصد اعلاء کلمتہ اللہ ہوگا۔

جہاد فی سبیل اللہ کے سلسلہ میں سلف صالحین کی مختلف تعبیرات اور تو منیحات وارد ہوئی ہیں۔ حضرت ابن عباس رضی اللہ عنما فرماتے ہیں کہ جہاد نام ہے پوری قوت صرف کر دینے کا۔ اللہ جل شانہ کے متعلق کسی طرح کی ملامت سے خاکف نہ ہو۔ حضرت عبداللہ ابن مبارک فرماتے ہیں کہ نفس اور خواہشات کے ساتھ مقابلے کا نام جہادہے۔

اس لئے ان لوگوں کی رائے درست نہیں جو یہ کتے ہیں کہ وہ دونوں آیتیں جن میں جہاد اور تقوی کے سلسلہ میں "حق نقاعہ" و "حق جہادہ" نہ کور ہے منسوخ ہیں کیونکہ بندہ ضعیف اس کا پورا بورا حق ادا ضیں کر سکتا لیکن اس کی تردید میں کہتے ہیں کہ کماحقہ تقوی اور جہاد کرنے کی طاقت ہر مختص کے اندر موجود ہے۔ بندوں کے حالات کے مختلف ہونے سے بھی اس میں اختلاف ہوتا ہے۔ غور کریں کہ کس طرح اس تھم کے بعدیہ ارشاد ہوتا ہے :

﴿ هُوَ آجْتَبُنَكُمْ وَمَاجَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي ٱلدِّينِ مِنْ حَرَجٌ ﴾ [العبع: ٧٨] اس نے تم کو برگزیدہ بنایا اور دین کے سلسلہ میں تم پر کسی طرح کی تنگی نہیں رکھی۔ آیت میں حرج سے شکی مراد ہے۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد گرام ہے کہ مجھے آسان دین وے کر جھیجا گیا ہے۔ تو دین میں آسانی سے مراد عقیدہ توحید اور عمل میں آسانی مراد ہے 'چنانچہ اللہ تعالی نے اپنے بندوں پر دین ' روزی' عفو اور مغفرت کے سلسلے میں بہت زیادہ وسعت سے کام لیا ہے اور جب تک جہم میں جان ہو توبہ کا موقع ہے۔ ہر برائی کا کفارہ ہے۔ حرام کے بدلہ میں طال چیز ہے۔ ہر شکی سے پہلے اور بعد میں آسانی ہے 'اس لئے اللہ تعالی ایس تکلیف نہیں دیتا جس کی بندوں کو طاقت نہ ہو۔

### فصل (۵۲)

#### جماد کے درجات و مراتب

اس وضاحت ك بعديه جان لينا چاميے كه جماد كى چار فتميں بيں:

- (۱) نفس سے جہاد (۲) شیطان سے جہاد (۳) کفار اور منافقین سے جہاد (۴) جہاد ارباب الفلم والمنکرات و البدع۔
- (1) جہاد نفس کے چار درجات ہیں : ایک یہ کہ ہدایت اور دین حق کی تعلیم عاصل کرنے کی کوشش اور نفس کو اس کی جبتو پر مجبور کیا جائے۔ دو سرے تخصیل علم کے بعد عمل کے لئے نفس پر جبرادر اس سے جہاد کرے۔ تیسرے دعوت حق میں معروف ہونا ورنہ صاحب حق ان بد بختوں میں گنا جائے گاجو اللہ کی اثاری ہوئی ہدایت کو چھپاتے ہیں۔ چوتھ دعوت کی راہ میں جو مصائب و آلام پیش آئیں انہیں صبرو شکر کے ساتھ برداشت کرنے کے لئے نفس کو آمادہ کرنا۔ جس خوش نصیب نے جماد نفس کے یہ چاروں مرحلے کامیابی سے طے کر لئے 'ربانی ہوگیا'کیونکہ سلف کا اس بات پر اجماع ہے کہ عالم اس وقت تک مرحلے کامیابی سے طے کر لئے 'ربانی ہوگیا'کیونکہ سلف کا اس بات پر اجماع ہے کہ عالم اس وقت تک مرحلے کامیابی سے طرف دو سرول کو بھی نہ سکھلائے اور اس کی طرف دو سرول کو دعوت نہ دے۔
- (٢) شیطان سے جماد کے دو درجے ہیں : پلا درجہ یہ ہے کہ شیطان ایمان کے اندر شکوک و شیطان سے جماد کے دو سرا درجہ یہ ہے کہ شیطان کی شیطان کی شیطان کی طرف سے جن فاسد ارادوں اور شہوتوں کی تلقین ہوتی ہے 'ان کے رد کرنے میں جد و جمد کرتا۔ پہلے درجہ میں کامرانی «معبر" سے حاصل ہوتی ہے۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد گرای ہے :
  - ﴿ وَيَحَعَلْنَا مِنْهُمْ أَيِمَةً يَهْدُونَ يِأَمْرِنَا لَمَّا صَبَرُواً وَكَانُواْ بِتَايَكِتِنَا يُوقِنُونَ﴾ [السجدة: ٢٤]

اور بنا دیئے ہم نے ان میں سے امام جو راہ چلاتے ہارے تھم سے کیونکہ انہوں نے صبر د استقامت دکھائی اور یقین کرتے رہے ہاری نثانیوں پر۔

(٣) منافقین و کفار سے جماد کے بھی چار درجے ہیں : (۱) قلب سے (۲) زبان سے (۳) مال سے (۴) جان سے - کفار کے ساتھ جماد کو ہاتھ کے ساتھ 'اور منافقین کے ساتھ جماد کو زبان کے ساتھ زیادہ تعلق ہے -

(م) ظالمین اور اہل بدعت و منکرات سے جہاد کے صرف تین درج ہیں:

پہلا ہاتھ کے ذریعہ آگر قدرت ہو' دوسرا زبان کے ذریعہ جب کہ پہلی صورت ممکن نہ ہو' تیسرا ول کے ذریعہ جب کہ سہلی صورت ممکن نہ ہوں۔ ذریعہ جب کہ سابقہ دونوں صورتیں ممکن نہ ہوں۔

اس طرح مجموعی طور پر جماد کی تیرہ قسمیں ہوئیں۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے "جو کوئی جماد کے بغیر مرجائے۔ اس کی موت نفاق کے ایک حصہ پر ہوئی"۔

جماد ہجرت سے ممل ہو تا ہے اور ہجرت و جماد دونوں ایمان کے ساتھ صحیح و ممل ہوتے ہیں۔ جماد کی ان تمام قسموں کی تونیق صرف انہی لوگوں کو عاصل ہوتی ہے جو رحمت اللی کے امیدوار اور قرب باری تعالی کے لئے بے قرار ہوتے ہیں۔ ارشاد باری تعالی ہے :

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱلَّذِينَ هَاجَرُواْ وَجَلَهَدُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ٱلْاَلَتِكَ يَرْجُونَ رَحْمَتَ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ عَفُورٌ رَّجِيمٌ ﴾ [البغرة: ٢١٨]

جو لوگ ایمان لائے اور جنہوں نے ہجرت کی اور جہاد کیا اللہ کی راہ میں' وہی اللہ کی رحمت کی امید کرتے ہیں اور اللہ تعالیٰ بخشنے والا اور رحم کرنے والا ہے۔

جس طرح ہر محض پر ایمان فرض ہے 'اسی طرح دو طرح کی ہجرتیں ہمہ وقت فرض ہیں۔ ایک ہجرت اللہ کی طرف بذریعہ ہجرت اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف بذریعہ اتباع۔ اس طرح نفس کے اور شیطان کے ساتھ جماد بھی فرض عین ہے۔ کوئی بشر بھی اس سے مشٹیٰ نہیں اور کوئی کسی کی نیابت نہیں کر سکتا۔ کفار و منافقین سے جماد بھی فرض عین ہو تا ہے اور بھی فرض کفایہ۔ اگر ضرورت کے مطابق لوگ اس میں مشغول رہے تو باقی پر فرض نہیں ہو تا۔

# فصل (۵۳) جهاد میں مومنِ کامل کاامتخان

الله تعالی کے زدیک کامل ترین انسان وہ ہے جو جہاد کی ان تمام قسموں اور مرتبوں میں کامل ترین اترے ' پھر کمال کے بھی درجے ہیں۔ بعض معمولی ہیں ' بعض بلند ہیں ' بعض بلند تر ہیں۔ رسول آکرم صلی الله علیہ وسلم کو چو نکہ جہاد کی ان سب قسموں میں بلند ترین درجہ حاصل تھا' اس لئے الله تعالی کی نظر میں آپ تمام انسانوں سے افضل و اشرف تھے۔ آپ بعثت کے وقت سے وفات کے دن تک الله تعالی کی راہ میں پورا پورا بورا جہاد کرتے رہے۔ جب آپ صلی الله علیہ وسلم پر یہ آیت نازل ہوئی :

﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلْمُدَّثِّرُ ۗ قُرِّ فَأَنْذِرُ ۞ وَرَبِّكَ فَكَيِّرُ ۞ وَثِيَابَكَ فَطَفِيرٌ ﴾ [المدثو: ١٤١]

اے جادر بوش 'اٹھ اور ڈرا اور اپ رب کی برائی کر اور کیڑوں کو پاک کر۔

تو آپ صلی الله علیه وسلم دعوت کے لئے فی الفور آمادہ اور کھڑے ہوگئے اور الله تعالیٰ کی طرف سے سونی ہوئی ذمہ داریوں کو بحسن و خوبی انجام دینے لگے۔ لوگوں کو دعوت حق دینے میں شب و روز خاموشی سے اور علی الاعلان مشغول ہوگئے۔ پھرجب آپ پریہ آیت کریمہ نازل ہوئی کہ :

﴿فَأَصْدَعْ بِمَا تُؤْمَرُ﴾ [الحجر: ٩٤]

جس چیز کا آپ کو تھم ہواہے 'اسے کھول کربیان کریں۔

تو اس وقت آپ علائیہ طور پر دعوت دین دینے گئے اور کسی کی ملامت وغیرہ کی پرواہ کئے بغیراللہ تعالیٰ کے تھم کا اعلان شروع کر دیا۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے بڑے چھوٹے' آزاد و غلام' مرد و عورت' جن وانس ہرایک کواللہ تعالیٰ کا پیغام پہنچا دیا اوراس کے دین کی دعوت دے دی۔

کفار نے جب دیکھاکہ ان کے آبائی دین کی برطا ندمت ہو رہی ہے تو غیظ و غفب سے بھر گئے اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور پیروان اسلام کو سخت سے سخت تکیفیں دینے گئے۔ اس پر اللہ تعالیٰ نے آپ کو تسکین دی کہ گھرانے اور مایوس ہونے کی کوئی بات نہیں۔ تمام انبیاء کرام کے ساتھ میں ہوتا

آیا ہے کہ جھٹلائے گئے اور گوناگوں مصائب میں بتلا کئے گئے تھے۔ارشادباری تعالی ہے:

﴿ مَّا يُقَالُ لَكَ إِلَّا مَا قَدْ قِيلَ لِلرُّسُلِ مِن قَبْلِكَ ﴾ [نصلت: ٤٣]

متہیں بھی وہی کما جا رہا ہے جو تم سے پہلے رسولوں کو کما جا چکا ہے۔

اورایک جگه فرمایا:

﴿ وَكَنَالِكَ جَعَلْمَا لِكُلِّي نَبِي عَدُّوَّا شَيَنطِينَ ٱلْإِنِسِ وَٱلْجِنِّ ﴾ [الانعام: ١١٢]

اسی طرح ہم نے ہرنبی کے لئے دشمن بنائے انسان اور جن کے شیاطین سے۔

اور ایک جگه ارشاد فرمایا:

﴿ كَنَّذَٰلِكَ مَا أَنَّى الَّذِينَ مِن قَبْلِهِم مِن رَسُولٍ إِلَّا قَالُواْ سَاحِرٌ أَوْ بَحْنُونُ ۞ أَتَوَاصَوْاْ بِيمْ بَلَ هُمْ فَوْمٌ ۗ طَاعُونَ﴾ [الذاريات: ٥٣-٥٣]

اس طرح جب ان سے پہلوں کے پاس رسول پنچا تو انہوں نے اسے یا تو ساحر بتایا یا مجنون کما' کیا ان سب نے آپس میں اس پر کوئی سمجھونہ کرلیا ہے بلکہ وہ سرکش قوم ہے۔

اس طرح الله تعالى نے نبى كريم صلى الله عليه وسلم كو تسلى دى اور بتايا كه كذشته انبياء كرام كى زندگى

میں آپ کے لئے اور تمام مسلمانوں کے لئے نمونہ ہے۔ اللہ تعالی فرما آ ہے:

﴿ أَمْ حَسِبْتُ مُ أَن تَدْخُلُواْ ٱلْجَنَّكَةَ وَلَمَّا يَأْتِكُم مَّثَلُ ٱلَّذِينَ خَلَوْا مِن قَبْلِكُمَّ ﴾

[البقرة: ٢١٤]

کیا تم نے سمجھ رکھا ہے کہ جنت میں (ای طرح) داخل ہو جاؤ گے 'جب کہ ابھی تم پر وہ حالات نہیں گذرے جو پہلے لوگوں پر گذرے تھے۔

ایک اور جگه ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ الْمَدَّ الْحَسِبَ ٱلنَّاسُ أَن يُتَرَكُّوا أَن يَقُولُوا ءَامَنَكا وَهُمْ لَا يُفْتَسُنُونَ ﴾ [العنكبوت: ١-٢] كيالوگوں نے سجھ ليا ہے كہ اشيں ايمان كا دعوى كرنے كے بعد چھوڑ ديا جائے گا اور ان كى آزمائش شيں كى جائے گى۔

#### اور فرمایا :

﴿ أَوَ لَيْسَ اللَّهُ بِأَعْلَمَ بِمَا فِي صُدُورِ ٱلْعَنْلَمِينَ ﴾ [العنكبوت: ١٠]

كيا دنيا والول كے ولول كا حال الله كو بخوبي معلوم نسيس بـ

انسان کو چاہیے کہ ان آیات کاسیاق اور ان میں بیان کردہ احکام اور عبرتوں کے نزانے دیکھے کونکہ جب انسان کی طرف انبیاء کرام علیم السلام کو مبعوث کیا گیا تو دو باتیں کھل کر سامنے آگئیں۔ ایک بیہ کہ کسی نے کہا ہم ایمان انہیں لائے 'بلکہ وہ گفراور برائیوں پر ہم گئے۔ اب جس نے آمنا کہا (کہ ہم ایمان لائے) پروردگار نے اس کا امتحان لیا 'اس کی آزمائش کی 'کھرے کھوٹے میں انتیاز کرنے کے لئے اسے فتنول میں جتلا کرویا اور جس نے کفراور انکار کیا 'وہ یہ نہ سمجھ لے کہ وہ اللہ تعالیٰ کو عاجز کردے گا اور اس پر سبقت لے جائے گا۔ جو مخص رسولوں پر ایمان لائے گا'اسے وشمنوں کی تعالیٰ کو عاجز کردے گا اور اس پر سبقت لے جائے گا۔ جو مخص رسولوں پر ایمان لائے گا'اسے وشمنوں کی طرف سے مخالفت اور تکلیف کا سامنا کرنا ہوگا اور اس طرح اس کی آزمائش ہوگی لیکن جو ان کی اطاعت شہیں کرے گا'اسے دنیا و آخرت میں مزا ملے گی۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ ہر مخص کو تکلیف کا سامنا کرنا ضروری ہے۔ فرق یہ ہے کہ مومن کو ابتداء میں تکلیف ہوگی پھردنیا و آخرت دونوں جگہ اچھا نتیجہ سامنے شروری ہے۔ اور ایمان سے منہ پھیرنے والے کو شروع میں لذت ملے گی 'پھراسے دائی تکلیف کا سامنا کرنا ہوگا اور ایمان سے منہ پھیرنے والے کو شروع میں لذت ملے گی 'پھراسے دائی تکلیف کا سامنا کرنا ہوگا۔

امام شافعی رحمتہ اللہ علیہ سے دریافت کیا گیا کہ انسان کے لئے کیا بات بہترہے 'وہ سطوت حاصل کرے یا اہتلاء میں رہے۔ آپ نے فرمایا 'تب تک اسے تسلط حاصل نہ ہوگا جب تک کہ اس امتحان (اہتلاء) میں نہ پڑجائے۔

اللہ تعالی نے برے برے اولواالعزم انبیاء کرام کو اہتلاء میں ڈالا ' آخر جب انہوں نے صبر کیا تو انہیں سطوت حاصل ہوئی۔ اس لئے کوئی بھی یہ خیال نہ کرے کہ وہ دکھوں سے ضرور ہی محفوظ رہے گا۔ مصائب اور آلام میں جتلا لوگوں کی عقلوں میں بھی تفاوت ہے۔ سب سے بڑا عقلند وہ ہے جس نے تھوڑے سے ختم ہو جانے والے دکھ کے عوض طویل ترین اور دائی دکھ کو بچ دیا 'اور سب سے بڑا بہ بخت وہ ہے کہ جس نے طویل ترین اور دائی دکھ کو بچ دیا 'اور سب سے بڑا بہ بخت وہ ہے کہ جس نے طویل ترین اور دائی دکھ ہو جانے والا دکھ بچ دیا۔

آگریہ سوال ہو کہ انسان ایس صورت کیوں پند کرتا ہے تو اس کا جواب یہ ہے کہ یہ نقد اور ادھار کا معالمہ ہے 'نفس ہیشہ سامنے کی چیز پر جاتا ہے۔ ارشاد باری ہے:

> ﴿ كَلَا بَلْ غَيْبُونَ ٱلْعَامِلَةَ ۞ وَنَذَرُونَ ٱلْآخِرَةَ ﴾ [القيامة: ٢١،٢٠] هرگز نميں بلكه تم عجلت والى چيز كوپىند كرتے ہواور آخرت كى چيز كوچھوڑ ديتے ہو۔ ودسرى جگه ارشاد ہے:

﴿ إِنَ هَنُولُا فِي يُحِبُّونَ ٱلْعَاجِلَةَ ﴾ [الدهر: ٢٧] بي لوگ فورى طنے والى چيز كو بيند كرتے ہيں۔

اییا ہر مخص کو پیش آ تا ہے 'اس لئے کہ انسان کو دو سروں کے ساتھ زندگی گذار نا پڑتی ہے اور وہ اس سے اپنے ارادوں کی موافقت چاہتے ہیں اور جب وہ ایسا نہیں کر تا تو اسے عذاب اور تکلیف دیتے ہیں۔ اور اگر وہ ان کی مرضی کا ساتھ دیتا ہے تو خود عذاب اور تکلیف محسوس کر تا ہے۔ بھی ان کی طرف سے بھی دو سروں کی طرف سے 'جس طرح کہ کوئی دین دار اور متقی آدمی فاستوں اور فاجروں کے در میان آجائے جو اس کی موافقت کرے بغیرت و فجور نہ کر سکیں۔ اب اگر وہ موافقت کرے تو ابتداء میں ان کے شرسے جمعوظ رہے گا' پھروہ لوگ اس کے ساتھ توہین و تکلیف کا وہی معالمہ شروع کر دیں گے۔ جس شرسے جمعوظ رہے گا' پھروہ لوگ اس کے ساتھ توہین و تکلیف کا وہی معالمہ شروع کر دیں گے۔ جس شرسے بخوظ رہے گا' پھروہ لوگ اس کے ساتھ توہین و تکلیف کا وہی معالمہ وہ خود نہ کریں گے تو سے بچنے کے لئے اس نے ابتداء میں ان کی موافقت کی تھی اور اگر توہین کا یہ معالمہ وہ خود نہ کریں گے تو کوئی دو مرا الیا کرے گا۔

اس لئے احتیاط کا تقاضا یہ ہے کہ حضرت عائشہ رضی اللہ عنما کے اس قول پر عمل کیا جائے جے انہوں نے حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ سے کما تھا' لوگوں کو تاراض کرکے جو اللہ کو خوش کرے گااس کی کفایت اللہ تعالی کرے گا' اور جو اللہ کو ناراض کرکے لوگوں کو خوش کرے گا' اے وہ کوئی فا کہ نہیں پنچا سکتے۔ونیا کے احوال پر غور کرنے سے ان لوگوں میں اس کی بکھرت مٹالیس ملیں گی جو لوگ حکمرانوں اور ائل بدعت کی عدو ان کی سزاؤں سے نیچنے کے لئے کرتے ہیں جے اللہ تعالی نفس کے شرور و فتن سے بچا الل بدعت کی عدو ان کی سزاؤں سے نیچنے کے لئے کرتے ہیں جے اللہ تعالی نفس کے شرور و فتن سے بچا لی بدعت کی عدو ان کی سزاؤں سے نیچنے کے لئے کرتے ہیں جے اللہ تعالی نفس کے شرور و فتن سے بچا میں اچھے انجام کے مستحق میں اچھے انجام سے نوازا جائے گا' جس طرح کہ علمات کرام اور ان کے بیروکار اچھے انجام کے مستحق میں اچھے انجام سے نوازا جائے گا' جس طرح کہ علمات کرام اور ان کے بیروکار اچھے انجام کے مستحق میں اجھے نکہ مصائب و آلام سے پوری طرح چھٹکارا ممکن نہ تھا' اس لئے اللہ تعالی نے ان لوگوں کو تسلی دی ان کی اور بڑی تکلیف کو اختیار کیا' چنانچہ ارشاد وی خون جنوں نے دائمی اور بڑی تکلیف کو اختیار کیا' چنانچہ ارشاد وی۔

﴿ مَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَاءَ ٱللَّهِ فَإِنَّ أَجَلَ ٱللَّهِ لَآتِ وَهُوَ ٱلسَّكِيعُ ٱلْعَكِيعُ ۗ [العنكبوت: ٥]

جو الله سے ملنے کی امید رکھے تو اللہ کا مقرر کیا ہوا وقت آنے والا ہے اور وہ سننے اور جانے

والاسه

یعنی عارضی تکلیف کا ایک وقت ہے جو اللہ کی ملاقات سے ختم ہو جائے گا اور اس سے بندہ کو بے

حساب لذت حاصل ہوگی اور اللہ تعالیٰ نے بندہ کو اس ملاقات کی انتہائی قوی امید دلائی ہے تاکہ اس کے شوق میں بندہ یمال کی تکلیف کو برداشت کرلے ' بلکہ بعض لوگوں کو تو اس کا اشتیاق اتنا شدید ہو تا ہے کہ وہ تکلیف کا حساس نہیں کریاتے۔

اسی وجہ سے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اللہ تعالی سے اس کی ملا قات کے شوق کا سوال کیا 'اور سے شوق و ذوق بردی نعمتوں میں سے ہے ' لیکن اس نعمت کے لئے بطور سبب پچھ اقوال و اعمال ہیں جن سے اس نعمت کا حصول ہو تا ہے اور اللہ تعالی اقوال کو سنتا اور اعمال کو جانتا ہے۔ وہ یہ بھی اچھی طرح جانتا ہے کہ اس نعمت کا اہل کون ہے ' چنانچہ ارشاد ہے :

﴿ وَكَنَا لِكَ فَتَنَا بَعْضَهُم بِبَعْضِ ﴾ [الأنعام: ٥٣]

اسی طرح ہم نے بعض کو بعض کے ذریعہ آزمایا۔

النداجب بنده سے کوئی نعمت فوت ہو جائے تواسے اپنے لئے یہ آیت پڑھنا چاہیے:

﴿ أَلَيْسَ ٱللَّهُ بِأَعْلَمَ بِٱلشَّنْكِرِينَ ﴾ [الأنعام: ٥٣]

کیا اللہ تعالی شکر کرنے والوں کو جانتا نہیں۔

پھراللہ تعالی نے بندوں کو ایک دوسری تیلی ہے دی کہ اللہ کی راہ میں ان کاجماد ان کے لئے ہے ورنہ اللہ دنیا والوں سے بے نیاز ہے 'اس طرح جماد کا فائدہ خود بندوں کو حاصل ہو تا ہے پھر بتایا کہ اس جماد کی وجہ سے ان کو صالحین کی جماعت میں شامل کرے گا۔ مزید اس مخص کا حال بتایا جو بغیر بھیرت کے ایمان میں داخل ہو جا تا ہے۔ ایسا مخص لوگوں کی طرف سے پہنچائی جانے والی تکلیف کو اللہ کے اس عذاب کی مرد کرتا ہے طرح سمجھتا ہے جس سے بہنچ کے لئے مومن ایمان لا تا ہے پھر جب اللہ تعالی اپنے لوگوں کی مدد کرتا ہے تو وہ کہنے لگتا ہے کہ میں تو تمارے ہی ساتھ ہوں 'حالا تکہ اس کے سینہ میں نفاق چھپا ہوا ہے۔ اے اللہ تعالی بخوبی جان ہے۔

الغرض الله تعالی کی حکمت کا نقاضایہ تھاکہ وہ لوگوں کا ضرور امتحان لے باکہ اس کے ذریعہ پاک اور نالم مناز ہو جائے 'کیونکہ نفس اصل کے لحاظ سے جابل اور ظالم ہے اور ظلم و جمالت کے باعث اسے اس بات کی ضرورت ہوتی ہے کہ اس کی صفائی کی جائے۔ اگر اس گھرسے صفائی و طمارت کے ساتھ لکلا تو ٹھیک ہے 'ورنہ جنم کی بھٹی میں جانا پڑے گا اور جب بندہ وہاں پاک و صاف ہو جائے گا تو اسے جنت میں واضلہ کی اجازت مل جائے گی۔

#### قصل (۵۴)

### آنخضرت صلی الله علیه وسلم کی دعوت اسلام اور صحابه کرام رضی الله عنهم کا قبول اسلام

جب نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اللہ کی طرف دعوت دی تو ہر قبیلہ سے اوگوں نے آپ کی دعوت پر لبیک کما کینانچ اس میدان میں حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ نے سب پر سبقت عاصل کی اور اللہ کے دین کو پھیلانے میں بھرپور حصہ لیا۔ اور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ دین اسلام کی دعوت و تبلیغ میں ممل طور پر تعاون کیا اور آپ ہی کی دعوت سے حضرت عثمان علمہ اور سعد رضی اللہ عنم مشرف بد اسلام ہوئے۔ اسی طرح حضرت خدیجہ رضی اللہ عنما اسلام قبول کرنے میں سبقت لے سکیں اور صدیقانہ صفات کی حال ہوئیں اور اس کی ذمہ داریوں کو بحسن و خوبی انجام دیا۔ ایک دفعہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے کہا کہ جھے ڈر محسوس ہو رہاہے تو حضرت خدیجہ رضی اللہ عنہ وسلم کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی اللہ علیہ وسلم کی صفات حنہ سے استدلال کیا تھا کہ ایسی صفات کے حال کو اللہ تعالی رسوا نہیں کر سکتا۔ انہوں نے فطرت سلیمہ اور غیر معمول فنم و فراست سے یہ جان لیا کہ اعمال صالحہ اور اخلاق حنہ اللہ تعالی کی عظمت کی صاحب ہے اور ذلت و رسوائی اس کے شایان شان نہیں۔ ایسی فراست کالمہ اور فطرت سلیمہ کے باعث وہ اس بات کی مستحق ہوئیں کہ اللہ تعالی نے انہیں حضرت جبریل اور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے ذرایعہ بریہ سلام ارسال فرمایا۔

حفرت علی بن ابی طالب رضی الله عند نے آٹھ سال کی عمر میں اسلام قبول کیا۔ ایک قول میں آپ کی عمر زیادہ مروی ہے۔ یہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم کی زیر کفالت تھے۔ انہیں آپ صلی الله علیہ وسلم نے اپنے چچا سے قحط سالی میں مدد کی غرض سے اپنی کفالت و تربیت میں لے لیا تھا۔

حضرت زید بن حارثہ نے بھی اسلام قبول کیا۔ بید حضرت خدیجہ کے غلام تھے۔ نبی کریم صلی الله علیہ

وسلم نے جب حضرت فدیجہ رضی اللہ عنها سے نکاح کیاتو انہوں نے حضرت زیر کو آپ کی فدمت میں مبہ کردیا ۔ ان کے والد اور پچا جب فدیہ دے کران کی آزادی کے لئے حاضر ہوئے تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا 'اس سلسلہ میں کوئی اور چیزنہ کرلیں۔ انہوں نے کہا 'وہ کیا ہے تو آپ نے فرمایا کہ زید کو بلا کر افقتیار دے وو۔ اگر وہ تمہیں افقیار کرلے تو تمہارا ہے اور اگر مجھے افقیار کرلے تو میرے پاس رہ جائے تو ان لوگوں نے کہا کہ یہ بہت عدل و انصاف کی بات ہے 'چنانچہ انہیں بلایا گیا اور انہیں اس بات سے مطلع کیا گیا تو انہوں نے عرض کیا 'میں کھی بھی آپ کے علاوہ کی اور کو افقیار نہیں کر سکتا۔ وہ ودنول کینے گئے 'اے زید تعجب کی بات ہے 'تمہارا ناس ہو 'فلامی کو آزادی پر ترجے وسے ہو اور ایپ مگر والوں کے بجائے دو سروں کو افقیار کر رہے ہو تو حضرت زید نے فرمایا 'باں میں نے آپ کی شخصیت میں ایس خوبی دیکھی ہے اور اپنے ساتھ ایسا حسن سلوک اور بر آؤ دیکھا کہ اس کے بعد کسی اور کو آپ پر ترجیح نہیں وے سکتا۔

جب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ معالمہ دیکھا تو آپ نے ان کے سامنے مقام جرمیں اعلان کر دیا کہ " میں شہیں گواہ بنا آیا ہوں کہ زید میرے بیٹے ہیں ' میں ان کا وارث اور وہ میرے وارث ہیں " یں دیا کہ " میں ان کے والد اور چھانے یہ منظر دیکھا تو دونوں بہت خوش ہوئے اور واپس چلے گئے۔ اس واقعہ کے بعد حضرت زید' زید بن محمد کے نام ہے مشہور ہو گئے اور پھر جب دین اسلام آیا اور قرآن کی یہ آبت بازل ہوئی :

﴿ اَدْعُوهُمْ لِآنِكَآبِهِمْ هُوَ أَقْسَطُ عِندَ اللَّهِ ﴾ [الأحزاب: ٥]

لوگوں کو ان کے باپ کے نام سے زیار اکرو' یہ اللہ کی نظر میں زیادہ درست ہے۔

تواس وقت سے لوگ انہیں زید بن حارثہ کئے لگے۔ معمرنے زہری سے روایت کیا ہے کہ زید سے پہلے ہمیں کسی کے اسلام کاعلم نہیں۔

ورقہ بن نو فل بھی مشرف باسلام ہوگئے تھے۔ جامع ترفدی میں ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے انہیں خواب میں اچھی حالت میں دیکھا تھا۔

آخر لوگ ایک ایک کرکے دین میں داخل ہونے لگے اور قرایش نے اس کی مخالفت نہ کی۔ آخر جب آپ نے ان کے بناوٹی خداؤں کا پردہ چاک کیا کہ یہ نفع و نقصان کے مالک نہیں تو یہ لوگ بھی نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کرام رضوان اللہ الجمعین کی مخالفت پر کمربستہ ہو گئے 'چنانچہ اللہ تعالیٰ نے اپنے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی ان کے پچا ابو طالب کے ذریعہ حفاظت فرمائی جو قریش کے ایک شریف سردار تھے۔ یہ اللہ تعالیٰ کی حکمت کا تقاضا تھا کہ ابو طالب اپنے ند ہب پر باتی رہیں۔ اس کے نوا کہ غور کرنے سے ظاہر ہو سکتے ہیں۔

صحابہ کرام رضی اللہ عظم کی یہ حالت تھی کہ جو صاحب خاندان ہو یا وہ خاندان کے باعث مشرکوں کی ایڈاؤں سے محفوظ رہتا ورنہ نہیں۔ چنانچہ بہت سے صحابہ کرام کو مشرکین مکہ سے مصائب اور آگالیف کا ایڈاؤں سے محفوظ رہتا ورنہ نہیں۔ چنانچہ بہت سے صحابہ کرام کو مشرکین مکہ سے مصائب اور آگالیف کا سامنا کرتا پڑا جن میں سے حضرت عمار بن یا سر' ان کی والدہ اور ان کے اہل خاندان ہیں جنہیں شدید ترین ایڈائیں دی گئیں۔ جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا وہاں سے گذر ہو یا تو آپ فرماتے "ال یا مرا مبر کرو کیونکہ تم سے جنت کا وعدہ ہے "۔

ایذائیں دیئے جانے والوں میں حضرت بلال بھی تھے۔ انہیں اللہ کے راستے میں سخت ترین ایذائیں دی گئیں اور وہ اللہ کے دین کے لئے اپناسب کچھ قربان کر چکے تھے۔ جول جول تکلیف زیادہ دی جاتی ان کے منہ سے "احد احد" لکا تھا۔ ورقہ بن نو فل وہاں سے گذرتے تو کہتے کہ ہاں اللہ کی فتم اے بلال! ایک بی (اللہ) ہے اللہ کی فتم! اگر تم انہیں مار ڈالو کے تو میں ان پر کریہ و زاری کروں گا۔

جب مسلمانوں کے خلاف کفار کی ایزائیں سخت ترین ہو گئیں اور انہیں طرح طرح کے دکھ و درد دیتے جانے گئے اور انہیں طرح طرح کے دکھ و درد دیتے جانے گئے اور شدید ترین شرور و فتن سے دوچار ہو گئے تو اللہ تعالیٰ نے ملک حبشہ کی طرف ہجرت کی اجازت دے دی۔ پہلے مها جرین میں سے حضرت عثمان رضی اللہ عنہ اور ان کی المیہ حضرت رقیہ رضی اللہ عنہا بنت رسول صلی اللہ علیہ وسلم اور دو سرے لوگ جن کی مجموعی تعداد سولہ افراد پر مشتل تھی جن میں بارہ مرد اور چار عور تیں تھیں۔

یہ لوگ مکہ سے خفیہ حالت میں نگلے اور جب سمندر کے ساحل پر پہنچے تو اتفاق سے انہیں دو گشتیاں مل گئیں 'جن پر یہ لوگ سوار ہو کر حبشہ پہنچ ۔ ان لوگوں نے بعثت کے پانچویں سال رجب کے مہینے میں ہجرت کی تھی۔ ان کے تعاقب میں قریش نگل کھڑے ہوئے اور ساحل تک آئے لیکن ان میں سے کسی کو پکڑنے میں کامیاب نہ ہوسکے۔ پچھ عرصے کے بعد ان مماجرین کو اطلاع ہوئی کہ قریش مکہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی ایذاء رسانی سے باز آگئے ہیں۔ یہ سن کروہ لوگ لوٹ پڑے۔ جب یہ لوگ مکہ سے صرف ایک تھنٹے کے فاصلے پر نتھے تو خبر ملی کہ قریش مکہ تو آئے مرانی میں صرف ایک تھنٹے کے فاصلے پر نتھے تو خبر ملی کہ قریش مکہ تو آئے مرت صلی اللہ علیہ وسلم کی ایذاء رسانی میں

اور زیادہ شدت سے کام لے رہے ہیں اور اکلی عدادت و تخالفت شباب پر ہے ' چنانچہ ان ہیں سے بعض پناہ لے کر مکہ میں داخل ہوگئے جن میں حضرت عبداللہ بن مسعود بھی تھے۔ یہ لوگ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوئے اور سلام کیا۔ آپ نے نماز کی حالت میں ہونے کی وجہ سے سلام کا جواب نہیں دیا۔ یمی صحیح ہے اور ابن اسحاق نے یمی کماہے کہ جب مکہ سے قریب پنچے اور انہیں معلوم ہوا کہ پہلی خبر غلط تھی ' چرحمایت کے سمارے یا خفیہ طور پر وہ مکہ میں داخل ہوئے۔ واپس آنے والوں میں حضرت ابن مسعود بھی تھے جو مدینہ ہجرت کرنے تک مکہ ہی میں مقیم رہے ' چربدر اور احد میں شریک موئے۔ رہی زید بن ارقم کی حدیث (جس سے یہ معلوم ہو آ ہے کہ نماز میں بات چیت کی ممانعت مدینہ کا واقعہ ہے ) تو اس کا جواب دو طرح سے دیا گیا ہے۔

واقعہ ہے) تواس کا جواب دو طرح سے دیا گیا ہے۔ اول بیہ کہ ممانعت مکہ میں ہوئی تھی۔ پھر مدینہ میں اجازت مل گئی تھی اور پھراس کے بعد منع کیا گیا۔ دوم بیہ ہے کہ زید چھوٹے محابیوں میں سے تھے۔ بیہ اور دو سرے ساتھی اپنی عادت کے مطابق نماز میں بولتے تھے کیونکہ انہیں ممانعت کاعلم نہ تھا پھرجب علم ہوا تو انہوں نے بھی بات چیت بند کردی۔ پھرجب حبشہ سے واپس آنے والوں اور دیگر مسلمانوں پر ظلم وستم و تشدد کا سلسلہ مزید شدید ترین ہو گیا تو بی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے انہیں دوبارہ سرزمین حبشہ کی طرف ہجرت کرنے کا حکم فرمایا۔ دوسری مرتبہ ان لوگوں کی ہجرت حبشہ' قریش کو مزید گراں گذری تو انہوں نے ایذاء رسانی کا سلسلہ اور سخت کردیا اور مسلمان مزید ہدف ظلم و ستم بنائے جانے گئے۔ خصوصا جب قریش کو نجاشی کے حسن سلوک کی خبرملی۔ دو سری مرتبہ جن لوگوں نے ہجرت کی'ان کی تعداد تراسی (۸۳) مردوں پر مشتمل تھی۔ آگر اس منهن میں حضرت عمار بن یا سرشار کئے جائیں تو اس قافلہ میں انیس عور تیں ش**امل خ**صیں۔ ان میں حضرت عثمان اور کچھ دوسرے بدری صحابہ کا بھی نام شار کیا جاتا ہے لیکن یہ ایک مگمان ہے یا پھریہ کماجائے کہ وہ بدرے پہلے ایک بار اور حبشہ ہے آئے تھے۔ اس طرح ان کا آنا تین مرتبہ میں ہو گا۔ اسی وجہ ہے ابن سعد نے کہا ہے کہ ان لوگوں نے جب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی ہجرت کی څبر سنی تو ان میں سے ۳۳ مرد اور آٹھ عور تیں واپس آگئیں جن میں دو مرد مکہ ہی میں انتقال کر گئے اور سات مکہ ہی میں قید کرلئے گئے اور ۲۴ غزوہ پدر میں شریک ہوئے۔

ماہ رکھ الاول عدھ میں نبی کریم صلی اللہ علیہ و سلم نے عمر بن امیہ کے ذریعہ نجاشی کو خط جمیجا جس میں انہیں اسلام کی دعوت دی تو انہول نے اسلام قبول کر لیا اور کما اگر میں حاضر ہونے ہر قادر ہو آ تو ضرور خدمت میں حاضری دیتا اور آپ نے حضرت نجاشی کو یہ بھی لکھا کہ حضرت ام جبیبہ کو آپ کی زوجیت میں دے دیں 'یہ اپنے شوہر عبداللہ بن بھش کے ساتھ ہجرت کرکے حبشہ گئی تھیں اور انہوں نے دہاں عیسائیت کو قبول کرلیا تھا اور اس حالت میں انقال کر گئے 'چنانچہ حضرت نجاشی نے ان کو آپ کی زوجیت میں دے دیا اور آپ کی طرف سے چار سو دیتار ممرکی ادائیگی کردی۔ حضرت خالد بن سعید بن العاص اس نکاح کے ولی تھے۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت نجاشی کو یہ بھی لکھا تھا کہ جو صحابہ وہاں باتی رہ گئے ہیں' انہیں سواری کا انتظام کرکے مدینہ بھیج دیں۔ حضرت نجاشی نے عمرو ابن امیہ کے ساتھ تمام لوگوں کو کشتیوں میں بھیج دیا۔ جب یہ لوگ خیبر میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں بہنچے تو وہ فتح ہوچکا تھا۔

اس طرح وہ اشکال بھی ختم ہو جاتا ہے جو حضرت ابن مسعود اور زیدین ارقم کی حدیثوں کے مابین نظر آتا ہے اور ریہ سمجھا جائے گا کہ نماز میں بولنے کی ممانعت مدینہ میں ہوئی تھی۔

اگریہ کما جائے کہ یہ تطبیق اچھی ہے لیکن ابن اسحاق کے اس بیان کا کیا جواب ہوگا جس میں سے
وضاحت ہے کہ حضرت ابن مسعود مکہ میں تھے؟ تواس کا جواب یہ ہوگا کہ ابن سعد نے یہ ذکر کیا ہے کہ وہ
مکہ میں تھوڑے دن مقیم تھے پھر حبشہ واپس چلے گئے تھے۔ یمی زیادہ ظاہر ہے 'کیونکہ مکہ میں ان کا کوئی
محافظ و مددگار نہ تھا۔

اس توجیہ میں جو بات ہے 'وہ ابن اسحاق پر واضح نہیں ہو سکی اور ابن اسحاق نے روایت کرنے والوں کا نام نہیں ذکر کیا ہے لیکن ابن سعد نے اسے مطلب بن عبدالله بن منطب کی طرف منسوب کیا ہے۔ اس طرح دونوں روایوں کا اشکال دور ہو جائے گا اور ضجح مفهوم واضح ہو جائے گا۔ والحمد لله!

ابن اسحاق نے اس ہجرت میں ابو موسی اشعری کا نام بھی لیا ہے کیکن واقدی وغیرہ نے اس کی تردید کی ہے اور کہا ہے کہ کس طرح ہے بات ابن اسحاق سے مخفی رہ گئی۔ میری توجیہ ہے ہے کہ ہے بات مخفی نہیں تھی لیکن ندکورہ وہم اس طرح پیدا ہوا کہ ابو موسی یمن سے ہجرت کرکے حضرت جعفراور ان کے ساتھیوں کے ساتھ حبشہ چلے گئے تھے اور انہی کے ساتھ واپس آئے۔ اس کو ابن اسحاق نے ان کی ہجرت شار کرلیا ہے لیکن انہوں نے یہ نہیں کہا کہ وہ مکہ سے ہجرت کرکے گئے تھے کہ ان کی تردید کی جائے۔

#### نصل(۵۵)

## أتخضرت صلى الله عليه وسلم كوايذاء رساني اور سفرطا كف

مهاجرین حبشہ نجاثی کی سلطنت میں اطمینان و سکون ہے رہنے لگے تھے لیکن قریش نے انہیں مکہ واپس بلانے کی غرض سے عبداللہ بن رہیمہ اور عمرو بن العاص کو تحفہ و تحائف دے کر نجاشی کی طرف بھیجا اور انہوں نے دہاں بڑے بڑے دینی قائدین ہے بھی سفارش کرائی 'لیکن نجاشی نے ان کی واپسی کا انکار کردیا۔ پھرانہوں نے یہ سازش اور ریشہ دوانی کرے برکانا چاہاکم یہ لوگ حفزت میسی علیہ السلام کے متعلق گتاخانہ عقیدہ رکھتے ہیں اور یہ کہتے ہیں کہ وہ اللہ کے بندے تھے' چنانچہ اس نے ان مسلمانوں کو وربار میں بلوایا۔ حضرت جعفر بن ابی طالب ان کے سربراہ تھے 'جب ان لوگوں نے واخل ہونے کا ارادہ کیا تو حضرت جعفرنے فرمایا کہ اللہ تعالی کی جماعت آپ سے اجازت جاہتی ہے۔ اس نے دربان سے کما کہ ان سے کمو کہ یہ لوگ اپنی درخواست پھرد ہرائیں۔ انہوں نے ددبارہ ای طرح عرض کیا 'پھرجب میہ جماعت ان کے دربار میں داخل ہوئی تو اس نے دریافت کیا' آپ لوگ حضرت عیسی کے متعلق کیا کہتے میں تو حضرت جعفر رضی اللہ عنہ نے سورہ مریم کی ابتدائی چند آیات تلاوت فرمائیں۔ اس پر نجاشی نے زمین سے ایک تنکا اٹھایا اور کنے لگا کہ بخدا حضرت عیسی علیہ السلام اس سے ایک تنکا بھی زیادہ نہ تھے۔ یا در روں نے اس پر اظہار حیرت کیا تو ان ہے کہا کہ تم جو کچھ بھی کمو میرا نہی قول ہے اور مسلمانوں سے کہا کہ جاؤتم لوگ میری سلطنت میں مامون و محفوظ ہو' جو حمہیں ایذاء دے گا' اس کو سزا دی جائے گی۔ پھروہ قریش کے دونوں قاصدوں سے کہنے لگا کہ اگر تم مجھے سونے کا گرجا بلکہ بہاڑ بھی دے دو پھر بھی میں مسلمانوں کو تمہارے حوالے نہ کروں گا۔ اس کے بعد اس نے سرداران قرایش کے تحا نف لوٹا دینے کا تکم دیا۔ آخر بیہ لوگ رسوا ہو کرواپس آئے۔

پر حفرت حزہ اور ایک بری جماعت نے اسلام قبول کرلیا اور رفتہ رفتہ اسلام بھیلتا شروع ہوگیا۔ جب قریش نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی اس دعوت کو ترقی پذیر دیکھا اور محسوس کیا کہ یہ کام براھ رہا

ہے اور ان کی حیثیت مضبوط ہو رہی ہے تو انہوں نے بنی ہاشم اور نبی عبدا لمطلب کے خلاف ایک معاہدہ طے کیا جس میں بیہ موقف اختیار کیا گیا کہ نہ ان کے ساتھ خرید و فروخت کریں گے'نہ شادی بیاہ کریں کے اور نہ کسی قتم کے معاملات و تعلقات قائم کریں گے'جب تک کہ وہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو ان کے حوالے نہ کردیں گے۔

چنانچہ انہوں نے ایک عمد نامہ خانہ کعبہ کی چھت پر لٹکا دیا۔ اسے ، غیض بن عامر بن ہاشم نامی ایک مخص نے لکھا تھا۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کے لئے بددعا کی جس سے اس کا ہاتھ شل ہوگیا تھا۔

اس معاہدہ کی روسے ابولہب کے علاوہ بنو ہاشم اور بنو عبدا لمھلب کے تمام افراد کا خواہ وہ مومن ہوں یا کافر' اس طرح بائیکاٹ ہوا تھا کہ سب لوگ شعب ابی طالب میں محصور ہو گئے۔ ابولہب اس سازش میں قریش کے ساتھ شریک کارتھا۔

یہ واقعہ بعثت کے ساتویں سال محرم کی رات پیش آیا تھا۔ تمام لوگ تقریبا تین سال تنگی و دشواری میں رہے تھے۔ مصیبت کا یہ عالم تھا کہ بچوں کے گریہ و زاری کی آواز گھاٹی کے باہرے سائی دیتی تھی۔ اس موقع پر ابو طالب نے اپنا مشہور تھیدہ لامیہ لکھا تھا۔ قریش کے بعض لوگ اس بائیکاٹ کو ناپند کرتے تھے اور پچھ لوگ پوری طرح موید تھے'جو لوگ ناپند کر رہے تھے' انہوں نے اس عہد نامہ کو ختم کرنے کی کوشش بھی کی اور وہ اس کو توڑنے کا مطالبہ بھی کررہے تھے۔

اس کے دوران اللہ تعالی نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم کو اس عمد نامہ کے متعلق آگاہ فرما دیا کہ اس پر اللہ تعالی نے دیمک بھیجی ہے 'جس نے ظلم 'قطع تعلق 'اور ستم رسائی کی باتیں چائے ڈالیس اور صرف اللہ کا نام مبارک باقی رہنے دیا۔ آپ نے اپنے بچا کو اس کی خبردی کہ وہ قریش کے پاس جاکران سے کسی کہ اگر میرے بھینچ کی یہ بات غلط ثابت ہو جائے تو ہم تممارے اور ان کے درمیان سے ہٹ جائیں گئے 'اور اگر ان کی خبر صحیح ثابت ہو جائے تو تہیں رجوع کرنا پڑے گا۔ ان لوگوں نے کہا کہ آپ فیک کہتے ہیں 'چراس عمد نامہ کو اتار کر دیکھا تو در حقیقت نبی کریم صلی اللہ علیہ و سلم کا ارشاد صحیح ثابت ہوا لیکن اس سے کفار کے کفروعناد میں اور اضافہ ہوگیا۔ اس کے بعد رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم اور آپ کے رفتاء اس گھائی ہو نگل آپ ۔ اس کے چھ ماہ بعد ابوطالب نے وفات پائی اور اس کے تین رب بعد ام المومنین حضرت خدیجہ رضی اللہ عنہ بھی انقال فرما گئیں۔ ان دونوں حادثوں سے آپ کو شدید

صدمہ پہنچا اور قریش کے اوباشوں سے سخت ترین ایذاؤں کا پھرلامتناہی سلسلہ شروع ہو گیا اور ظلم و ستم کے نت نئے بہاڑ توڑے جانے گئے۔

چنانچہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم طائف تشریف نے گئے تاکہ اہل طائف کو دعوت اسلام دیں اور وہ لوگ آپ کے ساتھ مدد و تعاون کا معالمہ کریں۔ آپ نے اشیں اللہ کی طرف بلایا لیکن ان میں سے کسی نے بھی دعوت اسلام پر لبیک نہ کہا اور نہ کوئی آپ کا حامی و مددگار نکلا ' بلکہ اس کے برعکس شخت تکلیفیں پنچامیں اور اس سلسلہ میں قرایش سے بھی زیادہ ایذائیں دیں اور ان سے بڑھ کر بدسلوکی کی۔ آپ کے غلام زید بن حارثہ آپ کے ساتھ شھے۔ آپ وہاں دس دن قیام کرنے کے بعد سرداران طائف آپ کے غلام زید بن حارثہ آپ کے ساتھ تھے۔ آپ وہاں دس دن قیام کرنے کے بعد سرداران طائف کے پاس تشریف لے گئے اور ان کو اسلام کی دعوت دی گران لوگوں نے جواب دیا کہ آپ ہمارے شرکے بیا تشریف لے گئے اور ان کو اسلام کی دعوت دی گران لوگوں نے جواب دیا کہ آپ ہمارے شرکی جو نگل جا کیں ۔ انہوں نے غنڈوں اور اوباشوں کو آپ کے خلاف اکسایا اور چھے لگا دیا۔ وہ آپ پر پھر سے نکل جا کیں ۔ انہوں نے کہا کہ مبارک لمولمان ہوگئے۔ حضرت زید بھی آپ کو بچانے میں سخت سے تھے یہاں تک کہ آپ کے بیائے مبارک لمولمان ہوگئے۔ حضرت زید بھی آپ کو بچانے میں سخت خصری بیان تک کہ آپ کے پائے مبارک لمولمان ہوگئے۔ حضرت زید بھی آپ کو بچانے میں سخت خصری ہوگئے 'چنانچہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم انتمائی حزین و غمزدہ ہو کر مکہ تشریف لائے۔ واپسی میں نہمور دعا فرمائی :

«اللَّهُمَّ إِلَيْكَ أَشْكُوْ ضَعْفَ قُوَّتِي وَقِلَّةَ حِيْلَتِي وَهَوَانِي عَلَى النَّاسِ»

اے اللہ میں اپنی کروری ' بے سروسامانی اور لوگوں کی نظر میں کے و تعتی کا تجھ سے شکوہ کرتا ہوں،
اس موقع پر اللہ تعالی نے بہاڑوں کے فرشتے کو بھیجا۔ جس نے آگر پوچھا کہ اگر آپ صلی اللہ علیہ
وسلم فرمائیں تو میں ان سب کو مکہ کے اردگرد کے دونوں بہاڑدں کے مابین دبادوں' تو آپ صلی اللہ علیہ
وسلم نے فرمایا کہ میں ان کے معالمہ میں اس امید پر توقف کر رہا ہوں کہ اللہ تعالی ان سے ایسی نسل پیدا
کرے گاجو اس کی عبادت کرے گی اور کسی کو اس کا شریک نہ ٹھرائے گی۔

واپسی پر جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم ایک تھجور کے جھرمٹ کے پاس اترے تو رات کی نماز پڑھنے میں مصروف ہو گئے۔ اس اثناء میں جنات کی ایک چھوٹی سی جماعت آپ کی طرف آئی اور آپ کی تلاوت سننے گئی۔ آپ کو اس کی اطلاع اس وقت ہوئی جب یہ آیت کریمہ نازل ہوئی :

> ﴿ وَإِذْ صَرَفَنَا ۚ إِلَيْكَ نَفَرًا مِنَ ٱلْجِينِ ﴾ [الأحقاف: ٢٩] اور جب ہم نے آپ کے پاس چند جنوں کو بھیجا۔

آب صلی الله علیہ وسلم نے چند روز یہیں قیام فرمایا۔ حضرت زید نے آپ سے کہا کہ قرایش کے

پاس آپ کس طرح جائمیں گے جب کہ انہوں نے آپ کو نکال دیا ہے۔ آپ نے فرمایا کہ زید جو مصیبت تم دیکھ رہے ہو اسے اللہ تعالی ضرور دور کرے گا۔ وہ اپنے دین کی مدد کرے گا اور اپنے نبی کو غالب کردے گا۔

پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم کمہ پہنچ گئے چنانچہ آپ نے بنی خزاعہ کا ایک آدی مطعم بن عدی کے پاس بھیجا کہ کیا میں تمہمارے جوار میں داخل ہو جاؤں۔ اس نے جواب دیا کہ ہاں ضرور آپ ہماری پناہ میں آسکتے ہیں۔ اوراس نے اپنی قوم اور بیٹوں کو بلا کر کہا کہ ہتھیار لے لو اور خانہ کعبہ کے ارکان کے پاس جاکر کھڑے ہو جاؤکیو تلہ ہم نے محمد صلی اللہ علیہ وسلم کو پناہ دے دی ہے 'چنانچہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم حضرت زید کے ہمراہ مکہ میں داخل ہوئے اور مسجد حرام تک تشریف لے گئے۔

مطعم نے اپنی سواری پر کھڑے ہو کر نِکارا 'اے قریش کے لوگو' میں نے محمہ صلی اللہ علیہ وسلم کو پناہ دے دی ہے۔اس لئے تم میں ہے کوئی بھی ان کی اہانت اور برائی نہ کرے۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم رکن کے پاس پہنچ تو اس کو چھوا ادر دو رکعت نماز ادا فرمائی پھر گھر تشریف لے گئے۔ مطعم اور اس کے بیٹے ہتھیار لئے ہوئے گھر تک آپ کے ساتھ گئے۔

### نصل (۵۲) آتخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے معراج کاواقعہ

مسجد حرام ہے لے کربیت المقدس تک براق پر سوار ہو کر حضرت جبریل کی رفاقت میں آپ صلی الله علیہ وسلم کو جسمانی سیر کرائی گئی۔ آپ صلی الله علیہ وسلم وہاں ازے اور تمام انبیاء کرام علیم السلام کو امام بن کر نماز پڑھائی اور مسجد اقصی کے دروازے پر براق کو باندھ دیا۔ ایک قول سے ہے کہ آپ بیت کم میں اترے اور وہاں نماز پڑھائی لیکن سے قول درست نہیں ہے۔

پھراسی رات بیت المقدس سے آسان دنیا کی طرف تشریف لے گئے۔ حضرت جریل نے آپ کے اجازت چاہی۔ دروازہ کھول دیا گیا۔ وہاں آپ نے ابوا بشر حضرت آدم علیہ السلام سے ملاقات کی۔ انہیں سلام کیا۔ انہوں نے سلام کا جواب وے کرخوش آمدید کما اور آپ کی نبوت کا اقرار کیا۔ اللہ تعالیٰ نے آپ کو وکھایا کہ ان کی اولاد میں نیک لوگوں کی روحیں ان کے دائیں اور برے لوگوں کی یائیں جانب ہیں۔ پھر آپ صلی اللہ علیہ و سلم کو دو سرے آسان پر لے جایا گیا جہاں آپ نے حضرت کی و عیمی علیما السلام کو دیکھا پھر تیسرے آسان پر حضرت بوسف علیہ السلام کو ویکھا۔ جب حضرت اورلیس علیہ السلام کو دیکھا چر تیسرے آبان پر حضرت ہارون علیالسلام کو اور چھٹے پر حضرت موسی علیہ السلام کو دیکھا۔ جب حضرت موسی سے پانچویں پر حضرت ہارون علیالسلام کو اور چھٹے پر حضرت موسی علیہ السلام کو دیکھا۔ جب حضرت موسی سے آگے برحھے تو وہ رونے گئے۔ پوچھاگیا کیوں روتے ہیں 'وہ فرمانے گئے کہ میں اس لئے رو رہا ہوں کہ میرے بعد ایک جوان کو نبی بنایا گیا اور اس کی امت میری امت سے بہت زیادہ تعداد میں جنت میں داخل میرے بعد آب کو اللہ علیہ و سلم کو سدرہ المنتی اور بیت المعور تک اٹھا لیا گیا اور اس کے بعد آپ کو اللہ جل شانہ کی جناب اعلیٰ میں لے جایا گیا۔ آپ اللہ علیہ و سلم کو سدرہ المنتی اور بیت المعور تک اٹھا لیا گیا اور اس کے بعد آپ کو اللہ جل شانہ کی جناب اعلیٰ میں لے جایا گیا۔ آپ اللہ علیہ و سلم کی طرف جو چہاؤہ دی جھبی۔

آپ پر پچاس نمازیں فرض کی گئیں چنانچہ آپ لوٹے اور حفرت موی علیہ السلام کے پاس سے

گذرے۔ انہوں نے دریافت کیا کہ کیا تھم ہوا؟ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فربایا 'پچاس نمازوں کا۔ وہ کھنے گئے آپ کی امت کو اس کی استطاعت نہ ہوگی۔ آپ اپ پروردگار کے پاس واپس جائے اور اپنی امت کے لئے تخفیف کی درخواست کیجئے۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت جبریل علیہ السلام کی طرف النفات فربایا گویا ان سے مشورہ چاہتے ہوں۔ انہوں نے بھی اشارہ کیا کہ ہاں اگر آپ کی خواہش ہو۔ آخر آپ جبریل علیہ السلام کے ساتھ دوبارہ اللہ تعالیٰ کے دربار میں حاضرہوئے اور وہیں کھڑے دے۔ یہ صحیح بخاری کے الفاظ ہیں۔ اس کے بعد اللہ تعالیٰ نے دس نمازیں معاف فرمادیں۔ پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم اثرے بہاں تک کہ موسی علیہ السلام کے پاس سے گذرے اور انہیں خبردی۔ انہوں نے فربایا کہ اپنی پروردگار کے حضور پھر جائے اور شخفیف کی درخواست کیجئے۔ اس طرح موسی علیہ السلام اور اللہ تعالیٰ کے درمیان آتے جاتے رہے ' یہاں تک کہ پانچ نمازیں رہ گئیں۔ حضرت موسی نے اب اور اللہ تعالیٰ کے درمیان آتے جاتے رہے ' یہاں تک کہ پانچ نمازیں رہ گئیں۔ حضرت موسی نے اب بھی واپس جانے اور شخفیف کی درخواست کرنے کا مشورہ دیا لیکن آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فربایا کہ جھے اپ پروردگار سے شرم آتی ہے بلکہ اب تو میں راضی ہو گیا اور سر تسلیم خم کردیا ہے۔

جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم چلے تو نداء کرنے دالے نے نداء کی اور کہا کہ میں نے اپنا فریضہ انجام دیدیا اور اپنے بندول سے تخفیف کردی۔

صحابہ کرام رضی اللہ عنهم کا اس میں اختلاف ہے کہ آپ نے اس رات اللہ تعالیٰ کو اپنی آنکھوں سے دیکھایا نہیں۔ حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ سے مردی ہے کہ آپ نے باری تعالیٰ کو دیکھا۔ ایک قول یہ بھی ان سے منقول ہے کہ قلب سے دیکھا۔

حضرت عائشہ رضی اللہ عنما اور حضرت عبداللہ ابن مسعود رضی اللہ عنہ کا انکار بھی ثابت ہے۔ ان دونوں نے فرمایا ہے کہ ﴿ وَلَقَدْرَءَاهُ نَزْ لَةَ أُخْرَى ﴾ ہے مراد جبریل علیه السلام ہیں حضرت ابوذر رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اللہ تعالیٰ کو دیکھا تو آپ نے فرمایا ' میں نے ایک نور دیکھا ہے لیجنی میرے اور اس کی رویت کے درمیان ایک نور حائل ہو گیا جیسا کہ دوسری روایت میں ہے کہ میں نے نور دیکھا۔

عثمان بن سعید داری نے عدم رویت پر صحابہ کا انفاق نقل کیا ہے۔ شیخ الاسلام ابن تیمیہ رحمتہ اللہ علیہ نے فرمایا کہ ابن عباس رضی اللہ عنه کا قول کہ آپ نے اللہ تعالیٰ کو دیکھا اور قلب سے دیکھا آپس میں متضاد نہیں۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے بھی ثابت ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ

میں نے اپنے رب تعالیٰ کو دیکھالیکن یہ واقعہ شب معراج کا نہیں بلکہ یہ واقعہ مدینہ میں پیش آیا جب کہ آپ صلی اللہ علیہ و سلم کی صبح کی نماز قضا ہو گئ پھر آپ نے اللہ تعالیٰ کی خواب میں زیارت کی خبردی۔
اس بنا پر امام احمد رحمتہ اللہ علیہ نے فرمایا کہ ہاں نبی کریم صلی اللہ علیہ و سلم نے فی الحقیقت دیکھا اور اور رویت انبیاء حق ہور امام احمد نے یہ نہیں فرمایا کہ آپ نے دو آ تکھوں سے بیداری میں دیکھا اور جس نے ان سے ایسا قول نقل کیا ہے' اسے غلط فنمی ہوئی' چو نکہ امام احمد نے ایک بار فرمایا کہ آپ نے دیکھا اور ایک بار فرمایا کہ آپ نے دوحانی طور پر دیکھا تو اس سے دونوں قول منقول ہو گئے۔ امام احمد سے ایک بیرا قول بھی منقول ہو گئے۔ امام احمد سے نہیں اس اسلامی سے دونوں قول نہیں ملتا۔ رہا ابن عباس رضی تصرف کا نتیجہ ہے۔ امام احمد کے نصوص موجود ہیں لیکن ان میں یہ قول نہیں ملتا۔ رہا ابن عباس رضی اللہ عنہ کا یہ قول کہ دل سے دو مرتبہ دیکھا تھا آگر ان کا اس استدلال اس آیت سے ہے:

﴿ مَا كُذَبَ ٱلْفُؤَادُ مَا رَأَيْ ﴾ [النجم: ١١]

جو کچھ اس نے دیکھا'اے دل نے جھوٹ نہ سمجھا۔

يمر فرمايا :

﴿ وَلِقَدُّ رَءَاهُ نَزْلَةً أُخْرَىٰ ﴾ [النجم: ٢٩]

حالا نکہ اس نے ایک بار اور اسے دیکھا۔

بظاہر ان کا اس سے استدلال ہے' تو صحح بات یہ ہے کہ یمال دیکھے جانے والے سے مراد جرئیل ہیں' آپ صلی اللہ علیہ و سلم نے انہیں ان کی صورت میں دو مرتبہ دیکھا تھا اور ابن عباس کا ندکورہ قول ہی امام احمد کے اس قول کی دلیل ہے کہ آپ نے دل کی آئکھ سے دیکھا تھا۔

اور الله تعالیٰ کے قول ﴿ ثُمَّ دَنَی فَتَدَلَّی ﴾ کا تعلق واقعہ معراج والے "ونو" اور تدلی" سے منیں ہے۔ کیونکہ قرآن میں دنی فتدلی سے حضرت جریل مراد ہیں جیسا کہ حضرت عائشہ رضی الله عنها اور ابن مسعود کا قول ہے بیز کلام کے سیاق سے بھی اس کی تائید ہوتی ہے کیوں کہ وہاں یہ بھی مٰدکور ہے کہ :

﴿ عَلَّمَهُ شَدِيدُ ٱلْقُوكَ ﴾ [النجم: ٥]

ان کو ایک طاقتور فرشتہ سکھا تاہے۔

اور حدیث میں جس ''ونو و تدلی''( قرب اور جھاؤ) کا ذکر ہے اس سے صراحت کے ساتھ معلوم ہو تا ہے کہ اللہ تعالیٰ کا قرب اور تدلی مراد ہے۔ جب صبح ہوئی تو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی قوم کو خبردی کہ اللہ تعالی نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو یہ عظیم آیات وکھائیں۔ انہوں نے سختی سے بحذیب کی اور انتہائی شدت سے ایذاء دہی اور ضرر رسانی پر اتر آئے اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے مطالبہ کرنے لگے کہ بیت المقدس کا علیہ بیان کریں 'چنانچہ اللہ تعالی نے (بیت المقدس) کو آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے ظاہر کردیا چنانچہ آپ نے اسے دیکھا اور اس کی تمام علامت بتانی شروع کیں۔ وہ آپ کی کسی بات کو رد نہیں کر سکے۔ آپ نے اس قافلہ کے سفراور واپسی کی خبر بھی دی اور یہ کہ کس وقت وہ آئے گا اور کون سا اونٹ آگے ہوگا۔ واقعہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی خبر بے میں مطابق ہوالیکن اس سے ان کی نفرت میں اور اضافہ ہوگیا۔

ابن اسحاق نے حضرت عائشہ اور معاویہ سے نقل کیا ہے کہ معراج روحانی تھی یہاں مناسب ہے کہ معراج بحالت خواب اور معراج روحانی کے باہمی فرق کو سمجھا جائے۔ ان دونوں عالتوں میں بہت بڑا فرق ہے 'کیوں کہ خواب میں جو کچھ نظر آتا ہے وہ بھی بھی معلوم کی مثال ہوتی ہے۔ جے محسوس صورت میں پیش کیا جاتا ہے۔ سونے والا یہ دیکھتا ہے کہ اسے آسان کی طرف چڑھایا گیا یا کمہ لے جایا گیا' حالا نکہ اس کی روح چڑھتی نہیں نہ وہ جاتا ہے بلکہ خواب کا فرشتہ اس کے لئے ایک تمثیل پیش کردیتا ہے۔

جولوگ معراج روحانی کے قائل ہیں ان کا یہ مطلب نہیں کہ وہ خواب تھا بلکہ وہ یہ کہتے ہیں کہ روح کو حقیقۃ کے جایا جا یا ہے اور وہ وہی کام کرتی ہے جو جہم سے بذریعہ موت جدا ہونے کے بعد کرتی ہے 'لیکن رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم خرق عادت کے مقام پر تھے چنانچہ زندگی کی حالت میں آپ کا شکم چاک کیا گیا اور آپ کو اس کی کوئی تکلیف نہیں ہوئی۔ اس لئے آپ کی روح کو بغیر موت آسان کی سیر کرائی گئی'لیکن دو سرے لوگوں کے حق میں یہ کام موت کے بغیر ممکن نہیں چنانچہ انبیاء کی روحیں بدن سے جدا ہو کر آسان میں ہیں لیکن نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی روح زندگی کی حالت میں ہی وہاں لے جائی گئی کھرواپس آئی۔ وفات کے بعد انبیاء کی روحوں کے ساتھ رفتی اعلیٰ میں متنقر ہوگئی لیکن اس کے باوجود جسم سے اس کا ایک طرح کا تعلق ہے جس سے آپ سلام کا جواب دیتے ہیں اور جس سے موسی علیہ السلام کو قبر میں نماز پڑھتے ہوئے اور آسان پر دیکھا تھا۔

کیوں کہ بیہ معلوم ہے کہ موسی علیہ السلام کو قبرے اٹھا کر نہیں لے جایا گیا تھا' بلکہ ان کی روح کا وہ متعقر تھا اور قبریدن کا متعقر ہے۔ اگر کسی کے اور اک میں یہ بات نہ آسکے تو وہ سورج پر غور کرے کہ وہ اپنی اونچائی کے باوجود زمین میں اور نبا آت و حیوانات کی زندگی میں اثر انداز ہو آہے' روح کا مرتبہ تو اس سے بھی بلند ہے۔ علامہ ابن عبدالبر فرماتے ہیں کہ ہجرت اور معراج کے درمیان ایک سال دو ماہ کا وقفہ تھا اور معراج ایک بار ہوئی۔ ایک قول میں دو مرتبہ ہوئی۔ ایک بار بیداری میں اور ایک بار خواب میں۔ اس قول کے حاملین کا خیال ہے ہے کہ حدیث شریک اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے فرمان "پھرمیں بیدار ہوگیا" اور دو سری روایات کو جمع کیا جا سکتا ہے۔ بعض نے کما کہ تین بار واقعہ معراج ہوا۔ لیکن سے سب اقوال محض ایک تخیینہ ہیں اور ضعیف روایات نقل کرنے والوں کے کارنامے ہیں۔ اور صحیح وہی ہے کہ جس پر ائمہ حدیث متفق ہیں کہ واقعہ اسراء ایک ہی بار پیش آیا۔

بوی تعجب کی بات ہے کہ ایک سے زا کہ بار کے قائلین نے کس طرح سوچ لیا کہ ہر مرتبہ آپ پر پچاس وقت کی نماز پیش کی جاتی رہی۔ حفاظ حدیث نے معراج کی حدیث کے الفاظ کے بارے میں شریک کو غلط ٹھرایا ہے اور امام مسلم نے اس حدیث کو متند ذکر کرکے کہا ہے کہ اس نے اس میں تقذیم و آخیر اور کمی و زیادتی کردی ہے اور پوری حدیث بھی بیان نہیں کی ہے اور ان کی رائے مناسب ہے۔

### نصل (۵۷)

# آقحفزت صلی الله علیه وسلم کے ہجرت مدینه کاواقعہ

ہجرت ایک ایسا واقعہ ہے جے اللہ تعالیٰ نے اپنے اولیاء اور اعداء کے درمیان فرق اور امتیاز کرنے کی کموٹی بنائی ہے 'جس سے دین کاغلبہ اور انبیاء کرام کی نصرت کا آغاز ہو تا ہے۔

الم م زهری نے محربن صالح اور انہوں نے عاصم بن عمرابن قادہ اور یزید بن رومان وغیرہ سے روایت کیا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نبوت کے ابتدائی ایام میں تین سال تک مکہ میں چھپ کر رہے پھرچو تھے سال اعلان عام کیا اور لوگوں کو دس سال تک دعوت اسلام دی۔ ج کے موسم میں آپ جاج کی قیام گاہوں پر تشریف لے جائے ، نیز عکاظ ' مجنہ اور ذی المجاز کے موسی تبواروں اور بازاروں میں بھی تشریف لے جاتے اور دعوت اسلام دیتے اور اپنے پروروگار کے پیغامت پہنچاتے۔ اور یہ مطالبہ کرتے کہ لوگ آپ کو اپنی حمایت میں لکہ آپ اسلام کا پیغام اچھی طرح لوگوں تک پہنچا سکیں اور اس کے عوض انہیں اللہ تعالی کے بیاں جنت نصیب ہو لیکن آپ کو کئی مددگار نہ ملکا نہ کوئی آپ کی دعوت قبول کرتا ' پھر آپ ایک ایک قبیلہ کی اقامت گاہ پر جاتے اور فرماتے ' ''اے لوگو لاالہ الااللہ کمو تو کامیاب موسے اور عرب قوم کے حاکم بن جاؤ گے۔ اس کلے کے سب عجم کے لوگ تممارے تابع بن جائیں میا ور مرنے کے بعد جنت میں بادشاہ بن جاؤ گے۔ اس کلے کے سب عجم کے لوگ تممارے تابع بن جائیں گے اور مرنے کے بعد جنت میں بادشاہ بن جاؤ گے۔ اس کلے کے سب عجم کے لوگ تممارے تابع بن جائیں گئی اور مرنے کے بعد جنت میں بادشاہ بن جاؤ گے۔ اس کلے سب عجم کے لوگ تممارے تابع بن جائیں گئی دور مرنے کے بعد جنت میں بادشاہ بن جاؤ گے۔ اس کلے کے سب عجم کے لوگ تممارے تابع بن جائیں گئی دور مرنے کے بعد جنت میں بادشاہ بن جاؤ گے۔ اس کا جس ب

ابولب آپ صلی اللہ علیہ و سلم کے پیچھے پیچھے رہتا اور کہتا ، خبردار اس محض کی اطاعت نہ کرنا 'یہ اپنے نہ ہب کے باغی اور جھوٹے ہیں۔ چنانچہ وہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا شدت سے انکار کردیتے اور آپ کو ایذائیں دیتے اور کہتے کہ آپ کا خاندان اور قبیلہ آپ کو زیادہ جانتا ہے۔ اس لئے انہوں نے آپ کو ایذائیں دیتے اور خبیں کی۔ اور انہیں اللہ کی طرف دعوت دیتے چلے جاتے اور فرماتے ''اے اللہ اگر تو چاہتا تو ہا ہے نہ ہوتے ''۔

راوی کہتے ہیں کہ جن قبائل کے پاس نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم دعوت و تبلیغ کے لئے تشریف لے

محے ان میں سے بعض کے نام بیر ہیں:

بنو عامر بن معصعہ 'محارب ابن خصفہ 'فزارہ 'غسان 'مرہ ' صنیفہ 'سلیم ' عبس ' بنو نفر ' بنوا ابکاء 'کندہ '
کلب 'الحارث ابن کعب 'عذرہ 'الحضار مہ۔ لیکن ان میں سے کسی نے دعوت اسلام قبول نہیں گی۔
المل مدینہ کو دعوت اسلام : اللہ تعالی نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی خاندانی نصرت کے لئے
مجمی انتظامات کر رکھے تھے۔ اوس و خزرج مدینہ میں دو قبائل تھے جو یہودیوں میں سے اپنے دوستوں کے
وریعہ اکثر نتے رہتے تھے کہ اس زمانے میں ایک نبی مبعوث ہوگا' ہم اس کی اتباع کریں گے اور عادوارم
کی طرح تہیں قتل کریں گے۔

دو سرے عرب لوگوں کی طرح انصار مدینہ یمودیوں کے علادہ کعبہ مشرفہ کا جج کیا کرتے تھے۔ جب انصار مدینہ نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو دعوت دین دیتے دیکھا تو اپنے احوال کا بغور مطالعہ کیا اور بعض انصاری کہنے گئے کہ خدا کی فتم لوگو! جانتے ہو؟ ہی وہ مخص ہیں جن کا نام لے کر مدینہ کے یمودی مجمیس دھمکایا کرتے ہیں۔ ایسانہ ہوکہ وہ تم پر سبقت لے جائیں۔

سوید بن صامت اوس کا ایک آدی تھا جو مکہ آیا ہوا تھا۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اسے دعوت دی۔ اس نے نہ انکار کیا اور نہ اقرار کیا۔ اس دوران انس بن رافع 'ابوالحیس بن عبدالا شمل کے چند نوجوانوں کے ہمراہ کسی معاہدہ کے لئے آیا۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے انہیں اسلام کی دعوت دی۔ ایاس بن معاذ نامی ایک نوجوان کنے لگا'اے قوم اللہ کی قتم 'ہم جس کام کے لئے آئے ہیں' اس سے یہ راسلام) بہت بمتر ہے۔ اس پر اسے انس نامی نوجوان نے ڈانٹا اور مارا تو وہ خاموش ہوگیا اور ان کا معاہدہ بھی مکمل نہ ہوسکا اور وہ مدینہ واپس چلے گئے۔

بیعت عقبہ اولی: پھرنبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم جج کے موقع پر مقام عقبہ پر انصار کے چھ آدمیوں سے ملے جو خزرج کے قبیلہ سے تعلق رکھتے تھے۔ ان کے نام یہ ہیں: اسعد بن زرارہ ' جابر بن عبداللہ ' عوف بن الحارث ' رافع بن مالک ' قلبتہ بن عامر' عقبہ بن عامر۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ان سب کو اسلام کی دعوت دی۔ یہ سبھی لوگ مشرف باسلام ہوگئے اور مدینہ والیس چلے گئے۔ وہاں انہوں نے لوگوں کو اسلام کی دعوت دیتا شروع کردی اور وہاں اسلام پھیلنا شروع ہوگیا۔ یہاں تک کہ کوئی گھر ایسانہ رہا جہاں اسلام داخل نہ ہوا ہو۔

آئندہ سال بارہ افراد پر مشتمل ایک قافلہ حاضر ہوا۔ جابر بن عبداللہ کے علادہ چھ سابقہ تھے۔ نیزان

کے ہمراہ معاذبن الحارث جو عوف کے بھائی تھے 'ذکوان بن عبد قیس بھی حاضر ہوئے اور بیہ مکہ ہی میں مقیم ہو گئے۔ بعد میں مدینہ ہجرت کی جس کی وجہ سے انسیں مهاجر انصاری کها جاتا ہے۔ نیز عبادہ بن الصامت 'یزید ابن شحلیہ 'ابوا لیٹم بن التیمان 'عویمربن ساعدہ 'ان بارہ افراد میں سے تھے۔

ابو زبیر حفرت جابرے روایت کرتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم جے کے ایام میں لوگوں کی قیامگاہوں پر تشریف لے جاتے۔ اس طرح مجنہ اور عکاظ کے بازاروں میں بھی تشریف لے جاتے اور فرماتے تھے: "كون ہے جو مجھ پر ايمان لائے۔ ميري حمايت و نفرت كرے يمال تك كه ميں الله تعالى کا پیغام پہنچا دول ۔اس کے عوض اسے جنت ملے گی" لیکن کسی کو بھی حامی و ناصرنہ پاتے اور یہ حال ہو مگیاکہ کوئی آدمی مصریا یمن سے اپنے رشتہ داروں سے دملنے آباتو آپ کی قوم اس کے پاس آتی اور کہتی و یکھنا بچنا ' قریش کابیہ نوجوان تہیں فتنہ میں نہ ڈال دے لیکن بایں ہمیہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم ان لوگوں میں تشریف لے جاتے اور انہیں دین اسلام کی دعوت دینے اور قرایش آپ کی طرف اٹھیوں سے اشارہ كررب موت باآنكه الله تعالى فيرب (مدينه) عند "انسار" بهيجام من سے بجھ لوگ آپ كے پاس آتے 'ایمان لانے کے بعد قرآن سیکھ کرواپس جاتے تواپنے گھروالوں کو مسلمان بناتے ' پھر ہم نے اکٹھا ہو كرسوچاكه آخركب تك رسول الله صلى الله عليه وسلم مكه كى بها ژبول ميں دربدر رہيں گے۔ يه سوچ كر ہم جے کے موقع پر مکہ آئے اور بیعت عقبہ ک آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے چیا حضرت عباس رضی اللہ عنہ نے کما کہ میں میرب والوں کو جانتا ہول لیکن ان لوگوں سے میری وا تفیت نہیں کہ کون ہیں۔ پھر ہم میں سے ہرایک دو آدمی ان کے پاس گئے۔ ہاری شکل دیکھ کرانہوں نے کماکہ ہم انہیں نہیں پہچانتے ہیں۔ یہ نوجوان لوگ ہیں ۔اس کے بعد ہم نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے دریافت کیا کہ ہم سمس چیزیر آپ سے بیعت کریں۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ ہر حالت میں خواہ سستی ہویا چستی ' تنگی ہویا فراخی ' سمع و طاعت اور انفاق فی سبیل الله کرتے رہو نیز امر پالمعروف اور ننی عن المنکر پر ملامت کی پرواہ ك بغير حقوق الله كى ادائيكى ير 'اوراس بات يركه جب مين تهمارك پاس آؤل تو ميرى مدد كرو اور جس طرح تم اپنی جان اور اپنے اہل و عیال کی حفاظت و مدافعت کرتے ہو' اس طرح میری مدافعت کرد اور اس کے بدلہ میں تہیں جنت ملے گی۔ جب ہم ہیعت کے لئے کھڑے ہوئے تو اسعد بن زرارہ نے جو ان میں سب سے چھوٹی عمرے تھے۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا ہاتھ پکڑ کر کماکہ اہل پیڑب ٹھمرو'ہم آپ کے پاس اونٹول پر سوار موکر میہ جانے کے بعد آئے ہیں کہ آپ اللہ کے رسول ہیں اور آج آپ کو نکالنے کامعنی

پورے عرب کی جدائی اور تلواروں کو دعوت دیتا ہے۔ اس لئے اگر تم اس پر صبر کر سکتے ہوتو آپ صلی اللہ علیہ وسلم کولے چلو۔ اللہ حمیس اجر دے گا اور اگر تہیں اپنی جان کا خوف ہوتو پھر آپ کو چھوڑ دو۔ آپ اللہ کے ہاں تہیں معذور سمجھیں گے۔ یہ بن کر لوگوں نے کما کہ ہاتھ اٹھاؤ ہم اس بیعت کو چھوڑ نہیں سکتے نہ ہی اس سے چھٹکارہ ڈھونڈ نے کی سوچ سکتے ہیں۔ اس کے بعد ہم ہیں سے ایک ایک آدی نہیں سکتے نہ ہی اس سے چھٹکارہ ڈھونڈ نے کی سوچ سکتے ہیں۔ اس کے بعد ہم ہیں سے ایک ایک آدی نے کھڑے ہو کر بیعت کی اور آپ نے ہرایک کو جنت کی بشارت دی 'پھریہ لوگ مدینہ واپس آگئے۔ بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کے ساتھ ابن ام کلاؤم اور مصعب بن عمیر کو بھیجا 'جو لوگوں کو قرآن سکھاتے سے اور اسلام کی دعوت کو بھیلاتے سے۔ یہ ددنوں اسعد بن ذرارہ کے مہمان سے۔ حضرت مصعب ان کے امام سے۔

جب مسلمانوں کی تعداد چالیس ہو گئی تو انہیں حضرت مصعب بن عمیر نے جمعہ بھی پڑھانا شروع کیا۔ ان دونوں اصحاب کے ہاتھ پر بہت سے لوگ مسلمان ہوئے 'انہی میں اسعد بن حفیر اور سعد بن معاذ ہیں۔ ان کے مسلمان ہونے کے بعد بنوعبدالا شمل کے تمام لوگ مسلمان ہو گئے صرف ا صیرم ہاتی رہ گئے تھے۔ جنہوں نے احد کے دن اسلام قبول کیا اور جہاد میں حصہ لے کرشیادت سے مشرف ہوئے۔ انہیں ایک وقت کی بھی نماز ادا کرنے کا موقع نہ مل سکا۔ انہی کے متعلق نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ: «تھوڑا عمل اور زیادہ اجر" اور اسلام تیزی ہے مدینہ میں پھیلنے لگا اور غالب ہونے لگا۔ اس کے بعد مععب کمہ واپس آگئے۔ اس سال ج کے موقع پر انصار مدینہ کی بدی تعداد ، خواہ وہ مسلمان ہول یا مشرک مکہ آئے اور ان کے مردار براء ابن معرور بھی شریک ہوئے۔ وہ عقبہ کی آخری شب میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوئے اور آپ کے ہاتھ پر بیعت کی۔ بیران کا ایک کارنامہ تھا کہ اس میں سبقت لے ملئے اور عزم و استقلال کا مظاہرہ کیا۔اس شب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ان میں سے بارہ اشخاص کو بطور نقیب منتخب کیا۔ جب بیعت ممل ہو گئی تولوگوں نے عقبہ میں آباد مشرکین پر حملہ کی اجازت مانگی۔ لیکن آپ نے اجازت نہیں دی۔ اس موقع پر شیطان نے چیخ کر کما کہ اے اہل جباجب کیا تنہیں معلوم ہے کہ محمر (صلی اللہ علیہ وسلم) اور ان کے بے دین ساتھی تم ہے جنگ کے لئے استم ہو گئے ہیں تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ "میہ عقبہ کاشیطان ہے 'اے دسمن خدا میں تیرے لئے فارغ ہوں گا"۔ پھر آپ نے لوگوں سے اپنے اپنے خیموں میں جانے کے لئے کما۔ میح کو اشراف قریش آئے اور انصار سے کہا کہ ہمیں بیہ معلوم ہوا کہ تم لوگوں نے رات محمہ (صلی اللہ علیہ

وسلم) سے مل کر ہمارے خلاف جنگ کا معاہدہ کیا ہے۔ بخدا عرب کے تمام قبائل کے مقابلہ میں تممارے ساتھ جنگ کو ہم زیادہ ناپند کرتے ہیں۔ یہ سن کر مشرکین قتم کھا کر کہنے لگے کہ ایبا نہیں ہوا ہے۔ ابن ابی نے کما کہ یہ غلط ہے۔ میری قوم میرے ساتھ الیی زیادتی نہیں کر سکتی۔ اگر میں یثرب میں ہو آتو جمھ سے مشورے کے بغیرمیری قوم ایسانہ کرتی۔ یہ سن کر قریش کے لوگ لوٹ گئے۔

حضرت براء اپنے مسلمان ساتھیوں کے ساتھ بطن یا بچ کی طرف چلے گئے۔ قرایش کے لوگ ان کی تاش میں نکلے اور سعد بن عبادہ کو پکڑ لیا اور مارتے ہوئے مکہ لے آئے۔ پھر مطعم بن عدی اور حارث بن حرب بن امیہ نے آگرانہیں چھڑایا۔

انصار نے ان کی گمشدگی کے بعد مشورہ کیا کہ واپس لوٹیں ۔ اس دوران وہ نظر آئے' پھران کے ساتھ سب لوگ مدینہ کی طرف ردانہ ہوگئے۔

اب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے مسلمانوں کو ہجرت کی اجازت دی اور لوگ تیزی سے ہجرت کرنے گئے۔ سب سے پہلے وہاں کے لئے ابوسلمہ اور ان کی بیوی روانہ ہوئے لیکن ان کی بیوی ام سلمہ کو روک دیا گیا۔ ایک سال کو روک دیا گیا اور ایک سال تک قید میں رکھا گیا۔ نیز ان کا بچہ بھی ان سے الگ کر دیا گیا۔ ایک سال کے بعد یہ اینے بیچ کے ہمراہ مدینہ کی طرف ہجرت کر گئیں اور عثمان بن ابی طلحہ ان کے مرافق تھے۔

اس کے بعد لوگ کڑت ہے کے بعد دیگرے مدینہ جانے گئے۔ آخر مکہ میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم' ابو براور علی رضی اللہ عنم کے سواکوئی مسلمان نہ رہا۔ جو آپ کے علم کی بنا پر وہاں ٹھرے موئے تھے یا وہی لوگ رہ گئے تھے جن کو مشرکین نے قید کر رکھا تھا' نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم اور معزت ابو بکر پوری جرت کی تیاری کرے اللہ تعالیٰ کی طرف ہے تھے۔

جب مثرکین نے دیکھا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے سحابہ کرام مدینہ ہجرت کر بچکے ہیں اور اپنے اہل و عمال اور مال و دولت لے کر مدینہ منورہ جا بچکے ہیں 'انہیں بقین ہو گیا کہ مدینہ ان کے لئے دارالامن بن چکا ہے جس کے باشندے طاقت و قوت رکھتے ہیں تو انہیں اندیشہ ہوا کہ کہیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم وہیں تشریف نہ لے جائمیں ۔ اگر ایسا ہوا تو یہ معالمہ تعمین صورت اختیار کرلے گا' چنانچہ وہ دارالندہ میں (بغرض مشورہ) جمع ہوئے۔ اس موقع پر ابلیس نجدی بوڑھے کی شکل و صورت میں کمبل اوڑھے شریک ہوا۔ ان سب نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے متعلق تبادلہ خیال کیا۔ ہر میں کبل اوڑھے بیش کرتا کین یہ بوڑھا (ابلیس) اسے رد کردیتا اور اس پر رضامندی ظاہرنہ کرتا۔ آخر ابو

جمل کھنے لگا میرے ذہن میں ایک ایسی ترکیب آئی ہے جس تک ابھی تہمارا ذہن نہیں پہنچ سکا۔ سب کھنے لگے ، وہ کیا ہے؟ اس نے جواب دیا ، میرا خیال ہے کہ ہم قریش کے ہر قبیلہ کا ایک مضبوط اور نوجوان آدی لیس پرانہیں تیز تلواریں دیں اور وہ یکبارگ ایک آدی کی طرح محمہ (صلی اللہ علیہ وسلم) پر ٹوٹ پڑیں۔ اس طرح ان کا خون قبائل میں منقسم ہو جائے گا۔ اس کے بعد بنی عبد مناف کی پچھ سمجھ میں نہ آئے گاکہ اب کیا کیا جائے۔ س سے انقام لیں۔ کوئکہ تمام قبائل سے دشمنی مول لینا ان کے لئے محال ہوگا۔ آخر ہم سب مل کران کی دیت اوا کر دیں گے۔ بوڑھا (ابلیس) کہنے لگا اس نوجوان نے کیا خوب کما۔ خدا کی قشم رائے ہے تو یہ ہے۔ کہتے ہیں کہ اس عمد کے بعد یہ لوگ منتشرہو گئے۔ اس وقت جرمل علیہ السلام نے آگر آپ کو اس کی اطلاع دی اور ہدایت کی اس شب اپنے بستر پر نہ لیٹیں۔

نی کریم صلّی اللہ علیہ وسلم دوہر کے وقت چرہ وُھائے ہوئے حضرت ابو بکر کے یمال تشریف لائے ' یہ تشریف آوری بالکل خلاف معمول تھی۔ آتے ہی آپ نے فرمایا 'جو تممارے بھی آوی ہول انہیں باہر نکالو۔ انہوں نے عرض کیا 'یارسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم! یہ آپ ہی کے گھر کے لوگ بیں تو آپ نے فرمایا 'اللہ تعالی نے مجھے یماں سے ہجرت کا تھم فرمایا ہے۔ حضرت ابو بکرنے عرض کیا 'یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم! مجھے شرف رفاقت حاصل ہوگا۔ آپ نے فرمایا 'بال۔ حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ نے

عرض کیا' میرے ماں باپ آپ پر قربان' میرے پاس دو سواریاں ہیں۔ ایک قبول فرمائیے۔ آپ نے فرمایا قیت دے کر لوں گا اور حضرت علی رضی اللہ عنہ کو فرمایا آج کی رات میرے بستر پر سوجا کیں۔

ادھر قریش کے منتخب لوگ جمع ہو کر دروازے کی تگرانی کرنے گئے کہ موقع پاتے ہی ٹوٹ پڑیں۔ بیہ باہم مشورہ کرنے گئے کہ کون سب سے بڑا بد بخت اور شقی ہوگا جو یہ کام انجام دے گا۔

جناب رسول الله صلى الله عليه وسلم بابر تشريف لائے اور ايک مضى کنگری لے کے ان کے سرول پر پھينک دی۔ کيفيت بيہ تقی که وہ آپ کو ديکھ نہيں رہے تھے اور آپ بيہ آبت تلاوت فرماتے ہوئے حضرت ابو بکررضی الله عنه کے گھر تشریف لے گئے :

﴿ وَجَعَلْنَا مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ سَكَدًا وَمِنْ خَلْفِهِمْ سَدًّا فَأَغْشَيْنَكُمْ فَهُمْ لَا يُتَصِرُونَ ﴾ [يس: 9]

اور ہم نے ان کے سامنے اور پیچھے آڑ کر دی اور ان پر عثی طاری کر دی جس ہے وہ دمکھ نہ سکے۔ پھردونوں حضرات شب بی میں گھرسے باہر نگلے' اس کے بعد ایک فخض نے لوگوں کو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے دروازے پر کھڑے دیکھ کر پوچھا' کس کا انتظار کر رہے ہو۔ انہوں نے جواب دیا کہ مجمہ (صلی اللہ علیہ و سلم) کا'وہ کنے لگا' تم ناکام و نامراد رہے' اللہ کی تنم وہ تمہارے قریب سے گذر کرجا بچکے ہیں اور تمہارے مریر مٹی ڈال کر گئے ہیں۔ وہ کئے گئے' اللہ کی قتم' ہم نے انہیں نہیں دیکھا اور اپنے سروں سے مٹی جھاڑتے ہوئے اٹھے۔

جب میج ہوئی تو حضرت علی رضی اللہ عنہ بسترے اٹھے 'کفار نے حضرت علی سے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم اور علی کے متعلق بوچھا تو انہول نے جواب دیا 'میں کیا جانوں۔ پھر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور حضرت ابو بکر غار ثور کی طرف تشریف لے گئے اور اس میں داخل ہوگئے تو اللہ تعالیٰ نے مکڑی کو بھیجا' اس نے غاریہ جالا بن دیا۔

عبداللہ بن ار ۔قط کیٹی کو جو ایک ماہر راہ نما مشرک تھا' اجرت پر لے لیا اور اس کو امین سمجھ کر آپ نے دونوں سواریاں اس کے حوالے کیں اور نین دن کے بعد غار تور پر ملنے کا وعدہ فرمایا۔ ادھر قریش نے آپ لوگوں کی جبتو میں کوئی کسرا تھانہ رکھی اور نشان قدم کے ماہرین کی مددے غار تک پہنچنے میں کامیاب ہو گئے اور وہاں ٹھر کراہے ویکھنے لگے۔

عامر بن فمیرہ بکریاں چرانے کے بمانے آپ کے پاس آیا کرتے اور دودھ اور کمہ کی خبریں پہنچا دیا کرتے سے اس طرح تین دن عار جی مقیم رہے بہاں تک کہ تلاش اور جنتو کی مہم سرد پڑگئی۔ اس کے بعد عبداللہ بن ار قط دونوں سواریاں لے کر حاضر ہوگیا اور سفر شروع ہوگیا۔ حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ نے عامر بن فمیرہ کو این چیچے بٹھا لیا اور رہنما ان کے سامنے چلنے لگا اور اس طرح اللہ تعالیٰ کی حفاظت اور نفرت کے سامیے جس سے قافلہ نبوی رواں دوال ہوگیا۔

جب کفار آپ کی گرفتاری سے مایوس ہو گئے تو انہوں نے آپ کی اور حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کو گرفتار کرنے والوں کے لئے انعام کا اعلان کر دیا 'چنانچہ لوگوں نے اس کے بعد غیر معمولی سرگری سے تلاش شروع کردی لیکن اللہ تعالی کی تدابیر بالا و برتر تھیں۔ جب آپ لوگ بنی مدلج کے ایک محلے کے باس سے گذرے تو محلے کے ایک آدمی نے انہیں دکھے لیا اور لوگوں سے کہا کہ میں نے ساحل پر ایک سابھ دیکھا ہے۔ میرا خیال ہے کہ وہ محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) اور ان کے ساتھی کے سواکوئی اور نہیں تھا۔

سراقہ یہ س کر تاز گیا اور سوچا کہ کامیابی کا سرا اس کے سررے ' کہنے لگا کہ نہیں 'وہ فلال فلال لوگ اپنی کسی ضرورت سے گئے تھے' تھوڑی دہرِ ٹھسر کروہ اپنے خیمہ میں داخل ہوا اور خادم سے کہا کہ خیمہ کے پیچھے سے گھوڑا نکا لو۔ میں تنہیں ٹیلے کے پیچھے ملوں گا۔ پھر اپنا نیزہ اٹھایا اور بالائی حصہ نیچے كركے زمين بر لكيرينا آبا ہوا گھوڑے تك پنچا اور سوار ہوكر چل يڑا۔ جب آپ لوگوں سے قريب ہو گيا تو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی تلاوت کی آواز سننے لگا اور آپ یکسو ہو کر قراء ت میں مشغول تھے اور حضرت ابوبكربار بار مر مركر و كيه رہے تھے۔ انهوں نے كماكه يا رسول الله صلى الله عليه وسلم! سراقه جارے پاس آپنچا ہے۔ یہ سن کر آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے بددعا کی اور اس کا گھوڑا زمین میں دھنس میا۔ وہ سہ ماجرا دمکھ کر کنے لگا' مجھے معلوم ہے' جس جرم کی مجھے سے سزاملی ہے۔ سہ آپ کی بد دعا کا نتیجہ ہے۔ میرے لئے اللہ تعالیٰ سے دعائے خیر تیجئے ، میں عهد كرتا ہوں كه لوگوں كو آپ كى تلاش سے واپس كر ووں گا۔ چنانچیہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے دعا فرمائی اور وہ آزاد ہو گیا۔ اس نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے عرض کیا کہ مجھے ایک تحریر مرحمت فرما دیجئے۔ آپ کے حکم سے حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ نے چڑے ہر ایک تحریر لکھ دی۔ یہ تحریر فتح کمہ تک سراقہ کے پاس موجود تھی۔ اسے لے کر جب وہ نبی کریم صلی الله علیه وسلم کے پاس آئے تو آپ نے اپنا وعدہ بورا کیا اور فرمایا کہ آج وفاداری اور بھلائی کا ون ہے۔ سراقہ نے تحریر حاصل کرنے کے بعد ان لوگوں کے سامنے توشہ اور سواری پیش کی لیکن انہوں نے لینے سے انکار کر دیا اور کما کہ اس کی ہمیں ضرورت نہیں' البتہ تعاقب کرنے والوں کو تاریکی میں ر کھو۔ سراقہ نے کما کہ میں ضرور ایسا کروں گا۔ آپ لوگ مطمئن رہیں۔

وہ واپس لوٹا تو دیکھا کہ بہت ہے لوگ جبتو میں گئے ہیں۔ سراقہ نے ان سے کما کہ میں تہمارے لئے واضح خبرلا تا ہوں۔ وہ لوگ اوھر نہیں ہیں' دیکھیں یہ شخص دن کی ابتدا میں آپ کا دشمن تھا اور دن کے آخر میں آپ کا جال نثار بن چکا تھا۔

پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم چلتے رہے یہال تک کہ ام معبد خزاعیہ کے خیموں کے پاس سے گذرے اور ان سے کھانا طلب کیا۔ اس نے عرض کیا اگر ہمارے پاس کچھ ہو تا تو ہم آپ کی مہمان نوازی سے محروم نہ رہتے۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے خیصے کے ایک طرف بکری دیکھی۔ آپ نے فرمایا کیا یہ دودھ دیتی ہے۔ ام معبد نے کما کہ یہ بے حد کزور اور لاغر بکری ہے۔ اس کی وجہ سے چرنے نہیں جاسی۔ بھلا یہ دودھ کیسے دے گی۔ آپ صلی للہ علیہ وسلم نے دعا فرمائی اور اس کے تھن پر ہاتھ لگایا اور بسم اللہ

پڑھ کر دوھنا شروع کیا۔ برتن جھاگ سے بھر گیا تو آپ نے ام معبد اور اپنے اصحاب کو پلایا پھر خود نوش فرمایا۔ اس کے بعد دوبارہ ددھ کروہیں چھوڑ دیا اور روانہ ہو گئے۔

اوهر مكه مين ايك آواز سائى ديني تهي كوئي بلند آواز سے چند اشعار پر هتا تھا مگر نظرنه آيا تھا:

جَزَى اللهُ رَبُّ النَّاس خَيْرَ جَزَائِهِ رَفِيْقَيْنِ حَلاَّ خَيْمَتَى أُمُّ مَعْبَدِ اللهُ وَيُولَى اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الل

حضرت اساء کابیان ہے کہ ہمیں معلوم نہ تھا کہ رسول اللہ صلّی اللہ علیہ وسلم کس طرف گئے ہیں اللہ علیہ وسلم کس طرف گئے ہیں لیکن مکہ کے نثیبی حصہ میں ہے کسی جن نے آگر ان اشعار کو سایا۔ لوگ اس کے پیچھے آواز س کر چلتے

تھے لیکن کسی کو دیکھ نہیں پاتے تھے۔ پھروہ بالائی حصہ سے نکل گیا۔

حضرت اساء کمتی ہیں کہ ان اشعار کو سن کر ہم نے سمجھ لیا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم مدینہ تشریف لے گئے ہیں۔

### فصل (۵۸) آنخضرت صلی الله علیه و سلم کی مدینه تشریف آوری

انصار کو معلوم ہو چکا تھا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کمہ سے مدینہ کی طرف روانہ ہو چکے ہیں۔ وہ ہر روز مدینہ سے نکل کر دوپسر تک آپ کا انظار کرتے۔ جب دھوپ تیز ہو جاتی تو اپنی عادت کے مطابق محمول کو واپس آ جاتے۔

بعثت کے تیرهویں سال ۱۲ ریج الاول کو وہ لوگ حسب عادت آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے انتظار میں فکلے متھے۔ جب دهوپ تیز ہوگئ تو وہ لوث آئے۔ انفاق سے اس وقت ایک یمودی کسی ضرورت سے کسی شلے پر چڑھا تو اس نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ کے رفقاء کو چکتے ہوئے دیکھا'جن کے آگے برھنے سے سراب زائل ہو رہا تھا۔ وہ زور سے چیخا'اے بنی قیلہ! یہ ہیں تمہارے سردار اور بزرگ جن کا تم انتظار کر رہے تھے۔

انسار نے جلدی سے ہتھیار سنجال لئے تاکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم کا شایان شان استقبال کریں اور مرحبا اہلا و سعلا کی آوازیں بن عمرو بن عوف کے محلے سے گو نجنے لگیں اور مسلمانوں نے آپ صلی اللہ علیہ و سلم کی تشریف آوری کی خوشی میں نعرہ ہائے تھیر بلند کئے اور شان نبوت کے مطابق خوش مسلی اللہ علیہ و سلم کی تشریف آوری کی خوشی میں نعرہ ہائے سے تھے اور آپ ممل سکون و طمانیت سے تھے اور اس آیت کریمہ کا فزول ہو رہا تھا :

﴿ فَإِنَّ ٱللَّهَ هُوَ مَوْلَنَهُ وَجِبْرِيلُ وَصَلِحُ ٱلْمُؤْمِنِينَّ وَٱلْمَلَيْكَةُ بَعْدَ ذَالِكَ ظَهِيرً ﴾ [التحريم: ٤]

بے شک اللہ ہی اس کا رفیق ہے اور جبریل اور نیک مسلمان اور اس کے بعد فرشتے مددگار ہیں۔ پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم روانہ ہو کرنی عمرو بن عوف کے علاقے قباء میں کلثوم بن حدم یا سعد بن خیثمہ کے یمال اترے۔ پہلا قول زیادہ راجج ہے۔ چنانچہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم یمال چودہ راتیں قیام پذر رہے اور اس اثناء مسجد قباء کی تغیر فرمائی اور نبوت کے بعد سے سب سے پہلی مسجد تھی جس کاسٹک بنیاد

ر کھا گیا۔

جب جعد کا دن آیا تو آپ اللہ کے تھم کے مطابق سوار ہوئے اور محلّہ بنی سالم بن عوف میں پہنچ تو جعد کی نماز کا وقت ہوگیا۔ بطن وادی کی مسجد میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے جعد کی نماز پڑھائی ' پھرسوار ہو کر روانہ ہوئے۔ جال نثاروں نے او نمنی کی مہار پکڑلی اور کئے لگے کہ آپ ایسی جگہ اتریں جمال سازو سامان اور طاقت و قوت کی فراوانی ہو۔ آپ نے فرمایا کہ اس کا راستہ چھوڑ دو کہ اللہ کی طرف سے مامور ہے۔ جس جگہ مشیئت ہوگی ' وہیں بیٹھ جائے گی۔ او نمنی چلتی رہی۔ ہر انصاری سرایا تمنا تھا کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم اس کے غریب خانہ پر قیام فرمائیں۔ جب لوگ اپی خواہش کا اظہار کرتے تو آپ فرماتے کہ چھوڑ دو یہ اللہ کی جانب سے مامور ہے۔

او نمنی چلتے چلتے مسجد نبوی کی جگہ بیٹھ گئی لیکن آپ اترے نہیں۔ او نمنی کھڑی ہوئی اور تھوڑی دور چل کرواپس ہوئی اور پہلی جگہ بیٹھ گئی۔ اب آپ صلی اللہ علیہ وسلم نیچے اترے۔ یہ جگہ بنو نجار میں آپ کے نضیالی رشتہ داروں کی تھی۔ اللہ تعالی نے انہیں یہ تونیق دی اور یہ اعزاز بخشا۔ اس کی مشیت یہ تھی کہ آپ کی میزبانی کا شرف انہی کو طے۔ یہ لوگ آپ (صلی اللہ علیہ و سلم) سے اپنے یمال اتر نے کی درخواست کرنے گئے۔ حضرت ابو ابوب آگے برھے اور سواری کا کجاوہ اپنے گھر میں داخل کر لیا۔ آپ نے فرمایا کہ آدمی اپنی سواری کے کجاوے ہی کے ساتھ رہتا ہے۔

اسعد بن زرارہ آئے اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی او نثنی کولے گئے جو انہی کے پاس رہی۔ آپ کے مدینہ میں قیام کا قیس بن حرمہ انصاری کے اشعار میں یوں ذکرہے :

حضرت ابن عباس نے ان کے پاس جا کر ان اشعار کو حفظ کیا تھا۔

ثَوَى فِي قُرَيْشِ بِضْعَ عَشَرَةَ حَجَّةً يُذَكِّرُكُ وَ يَلْقَى حَبِيْبُ مَوَاتيَ اللهِ قَرَيْشِ اللهِ عَشَرَةَ حَجَّةً يُذَكِّرُكُ وَلَى دوست اور حامى لل جائے۔ قریعُرِضُ فِي أَهْلِ الْمَوَاسِمِ نَفْسَهُ فَلَا هُمَ يَرَ مَنْ يُؤُوي وَلَمْ يَرَ داعِيًا جَوَدُو وَلَوْلُول كسله فَيْ رَمَنْ يُؤُوي وَلَمْ يَرَ داعِيًا جَودي وَلَمْ يَرَ داعِيًا جَودي وَلَمْ يَرَ داعِيًا جَودي وَلَمْ يَرَ داعِيًا جَودي وَلَمْ اللهُ وَوَتَ مَنْ اللهُ وَلَا مَهُ اللهُ اللهُ وَلَا مَهُ اللهُ ا

فَلَمَّا أَتَانَا وَاسْتَقَرَتْ بِهِ النَّوَى وَأَصْبَحَ مَسْرُوْرًا بِطَيْبَةَ رَاضِيًا جَبِ آپِ مَارے يمال مقيم مو گئة تورين مِن راضى خوشى رہے گئے۔

وَأَصْبَحَ لَا يَخْشَى ظُلاَمَةَ ظَالِمٍ بَعِيْدٍ وَلاَ يَخْشَى مِنَ النَّاسِ بَاغِيًا اور آپ صلی الله عليه وسلم کو کی کے ظلم اور زیادتی کا اندیشہ باقی نہ رہا۔

بَذَنْنَا لَهُ الأَمْوَالَ مِنْ حِلِّ مَالِنَا وَأَنْفُسَنَا عِنْدَ الْوَغَى وَالتَّآسِيَا وَبَمَ نِ لِالْهُ وَعَيره کے مواقع پر آپ کے لئے جان وال کی قربانی پیش کی۔

نُعَادِی الَّذِی عَادَی مِنَ النَّاسِ کُلِّهُمْ جَمِیْعًا وَإِنْ کَانَ الْحَبِیْبَ الْمُصَافِیَا مارا ووست بھی اگر آپ سے وشمنی رکھے توہم اس کے وشمن ہیں۔

و نعلم ان الله لارب غیره وان کتاب الله اصبح صادیا گمارایشین ہے کہ اللہ کے علاوہ کوئی معبود شیں اور اس کی کتاب الله اصبح صادیا گمارائیس ہے کہ اللہ کے علاوہ کوئی معبود شیں اور اس کی کتاب ماری رہنما ہے۔

حضرت ابن عباس کابیان ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم مکہ میں تھے تو آپ کو ہجرت کا عظم دیا گیا اور بیر آیت نازل ہوئی:

﴿ وَقُل رَّبِ أَدْخِلْنِي مُدْخَلَ صِدْقِ وَأَخْرِجْنِي مُخْرَجَ صِدْقِ وَأَجْعَل لِي مِن لَّدُنكَ سُلْطَننَا نَصِيرًا﴾ [الإسراء: ٨٠]

كمه و ينجئ كه أب ميرے رب مجھے الحجى جگه پنچادے اور حفاظت كے ساتھ نكال اور مجھ فتح يالي كاغلبددے-

حضرت قنادہ فرماتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے آپ کو مکہ سے مدینہ کی طرف انچھی جگہ نکال دیا اور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو اس کاعلم تھا کہ بیہ کام بغیراللہ تعالیٰ کی نصرت و قوت کے نہیں ہو سکتا تھا۔ اس کئے آپ نے سلطان نصیر کے لئے دعا مائگی۔

الله تعالی نے آپ کو مکہ ہی میں دارا لہرت کا مشاہرہ کرا دیا تھا۔ آپ نے ارشاد فرمایا ' مجھے تساری ہجرت کا مقام د کھایا گیا۔ جو محبور کے درختوں والی شور زمین میں سیاہ کنگریوں والے دو حصول کے مابین واقع ہے۔

حفزت براء فرماتے ہیں کہ صحابہ کرام میں سے ہمارے پاس سب سے پہلے مصعب بن عمیر اور ابن ام مکتوم تشریف لائے۔ یہ دونوں بزرگ لوگوں کو قرآن کی تعلیم دینے لگئے پھر حضرت عمار بن یا سر' بلال و اسعد (رضی اللہ عنهم) تشریف لائے۔ ان کے بعد حضرت عمر رضی اللہ عنہ بیس سواروں کے ساتھ تشریف لائے۔ ان کے بعد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی تشریف آوری ہوئی۔ میں نے دیکھا کہ لوگوں کو اس قدر مجھی بھی فرحت و خوشی نہ ہوئی 'جس قدر آپ کی تشریف آوری کے باعث ہوئی 'یمال تک کہ میں عور تول 'بچوں اور لونڈیوں کو کہتے دیکھا' یہ اللہ کے رسول کے تشریف لانے کا اعلان کر رہے تھے۔ بسرحال آپ صلی اللہ علیہ وسلم حضرت ابوابوب کے گھر میں قیام پذریہ تھے تا آنکہ حجرے اور مسجد کی تعمیر ہوگئی۔ زید بن حارثہ اور ابور افع کو دو اونٹ اور پانچ سو درہم دے کر مکہ بھیجا'چنانچہ یہ دونوں آپ کی دونوں صاحبزادیوں حضرت فاطمہ اور حضرت ام کلثوم نیز حضرت سودہ بنت زہرہ اور اسامہ ابن زید'ان کی والدہ ام ایمن کو لے کرواپس آگئے۔

البتہ حضرت زینب کو ان کے خاوند ابوالعاص بن رہیج نے نہ آنے دیا۔ عبداللہ بن ابی بکر حضرت ابو بکر حضرت ابو بکر کے اہلے و عیال کو لیے کر چلے آئے۔ جن میں حضرت عائشہ رضی اللہ عنها بھی تھیں۔ یہ سب لوگ حارثہ بن نعمان کے گھر میں اترے۔

## فصل (۵۹) آنخضرت صلی الله علیه وسلم کامسجد نبوی کی تغمیر کا طریقه

امام زہری فرماتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی او نمنی مسجد والی جگہ پر پیٹھ گئ۔ اس وقت مسلمان یہاں نماز اواکیا کرتے سے لیکن یہ جگہ دو پیٹیم انصاری لڑکوں'سل اور سیل کی ملکیت بیس تھی۔ جن کی پرورش حضرت اسعد بن زرارہ کے ذمہ تھی۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ و سلم نے ان لڑکول سے ذین کی فروخت اور پھر تغیر مسجد کے متعلق کفتگو کی۔ وہ دونوں کنے گئے 'نہیں بلکہ یا رسول اللہ اہم آپ کی فردمت میں اسے مسجد کے متعلق کفتگو کی۔ وہ دونوں کینے گئے 'نہیں بلکہ وس دینار اواکر کے ذمین خدمت میں اسے مسجد کے لئے بہہ کرتے ہیں۔ آپ نے اسے منظور نہ فرمایا بلکہ وس دینار اواکر کے ذمین خرید ہی۔ اس میں اس وقت صرف چار دیواریں تھیں' چھت نہ تھی اور اس کا قبلہ رخ بیت المقدس کی جانب تھا اور نبی کریم صلی اللہ علیہ و سلم کی تظریف آوری سے قبل اسعد بن ذرارہ بیس مسلمانوں کو نماز اور جد پڑھایا کرتے سے اور اس میں غرقد اور مجبور کے درخت سے اور مشرکین کی قبریں تھی۔ رسول اللہ علیہ و سلم کے تھم کے مطابق مشرکین کی قبریں اکھاڑ دی گئیں۔ مجبور اور دو سرے درخت اللہ علیہ و سلم کے تھم کے مطابق مشرکین کی قبریں اکھاڑ دی گئیں۔ مجبور اور دو سرے درخت سے اور ایس کے بعد کمی اینوں کا فرون جانب بھی اس قدریا اس سے کہی کم تھا۔ بنیادیں تقریبا تین گز تھی۔ اس کے بعد کمی اینوں باتی دونوں جانب بھی اس قدریا اس سے کہی کم تھا۔ بنیادیں تقریبا تین گز تھی۔ اس کے بعد کمی اینوں کے معبد کی تغیر میں حصہ لیتے اور ایڈیں اور پھراٹھا کے معبد کی تغیر میں حصہ لیتے اور ایڈیں اور پھراٹھا کے معبد کی تغیر میں حصہ لیتے اور ایڈیں اور پھراٹھا کے دیات کے دوئوں جاتے ہوئے آپ کی زبان پر یہ الفاظ جاری شے :

الهم لاعيش الاعيش الآخرة فاغفرللأنصار و المهاجرة

اے اللہ زندگی صرف آخرت کی زندگی ہے۔ پس انصار اور مهاجرین کو بخش وے۔

آپ يه بحي پاهت تھ:

هذا الحمال لاحمال خيبر هذا أبر ربنا و أطهر

یہ خیبرے آنے والی محبور اور غلہ وغیرہ کا بوجھ نہیں بلکہ اینٹوں کا بوجھ ہے اور بھی خیراور پاکیزگی

کا ہاعث ہے۔

محابه كرام بهى انيئيں وحوت ہوئے رجز پڑھتے تھے۔ بعض لوگ به رجز پڑھ رہے تھے: لئن قعدنا و الرسول يعمل لذاك منا العمل المضلل اگر ہم بیٹھے رہیں اور رسول كام كريں توبيہ ہمارى غلطى ہوگى۔

اس مسجد کا قبلہ بیت المقدس کی طرف کیا گیا اور تین در وازے بنائے گئے۔ ایک دروازہ پیچھے 'دوسرا جے باب الرحمہ کہتے ہیں اور تیسرا وہ جس سے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم تشریف لاتے تھے۔ ستون تھجور کے تنے سے بنائے گئے اور چھت تھجور کے بتوں سے بنائی گئی۔ عرض کیا گیا آپ صلی اللہ علیہ وسلم اس کی چھت نہ ڈالیں گے۔ آپ نے فرمایا کہ نہیں 'موسی علیہ السلام کے چھپر کی طرح رہے گی۔

آپ نے معجد سے متصل کچی اینوں سے ازواج مطرات کے لئے جمرے تغیر کروائے اور ان پر تھجور کے پتوں اور شاخوں کی چھت ڈالوائی۔ جب اس کام سے فارغ ہو گئے تو معجد کے مشرقی حصہ سے متصل حضرت عائشہ (رضی اللہ عنها) کے لئے ایک جمرہ اور حضرت سودہ رضی اللہ عنها کے لئے دو سرا جمرہ تغییر کروایا گیا۔

پھر آپ نے مهاجرین و انصار کے ماہین اخوت کا رشتہ قائم کردیا۔ یہ کل نوے آدمی تھے۔ نصف مهاجرین میں سے اور نصف انصار سے۔ غزوہ بدر تک یہ آپس میں ایک دو سرے کے وارث ہوتے تھے۔ پھرجب یہ آبیت تازل ہوئی :

﴿ وَأُولُواْ ٱلْأَرْحَامِ بَعَضْهُمْ أَوْلَى بِبَعْضِ ﴾ [الأنفال: ٧٥] رشته وارول من بعض بعض كے زيادہ مستحق بيں-

تو مرنے کے بعد توارث کا معالمہ صرف اقارب تک محدود ہوگیا۔ ایک قول یہ بھی ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے دو سری مرتبہ مها جرین اور انصار کے درمیان مواخات قائم کی اور اس دو سری مرتبہ حضرت علی رضی اللہ عنہ کو اپنا بھائی بنایا۔ لیکن پہلا قول زیادہ درست ہے۔ کیونکہ اگر ایسا ہو تا تو آپ کی اخوت کے زیادہ مستحق حضرت ابو بکر صدیق تھے جن کے بارے میں آپ نے فرمایا تھا کہ "اگر زمین والوں میں سے کسی کو میں دوست بنا تا تو حضرت ابو بکر کو بنا تا لیکن وہ میرے بھائی اور ساتھی ہیں"۔

یہ اخوت آگرچہ عام تھی جیسا کہ ایک حدیث میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے کہ "میں اپنے بھائی دیا ہے کہ "میں اپنے بھائیوں کو دیکھنے کا خواہشمند ہوں"۔ صحابہ نے پوچھا کہ کیا ہم آپ کے بھائی نہیں۔ آپ نے فرمایا "تم

میرے ساتھی ہو۔ میرے بھائی وہ ہیں جو میرے بعد آئیں گے اور مجھ پر بغیرد کیھے ایمان رکھیں گے ''۔ لیکن اس عمومیت کے باوجود حضرت ابو بکر صدیق اس اعلیٰ مقام پر فائز تھے۔ اس طرح مصاحبت کا بھی اعلیٰ مرتبہ آپ کو حاصل تھا۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے مدینہ کے یہود سے معاہدہ صلح کیا اور ایک عمد نامہ لکھ لیا گیا اور یہ کوری صلح کیا اور یہ معاہدہ صلح کیا اور ایک عمد نامہ لکھ لیا گیا اور یہ یہودی کے ایک بڑے عالم عبداللہ بن سلام نے اسلام قبول کرلیا جھالیکن عام یہودی کفرپر قائم تھے۔ قوم یہود کے تبین قبیلے تھے۔ بنو تینقاع 'بنونضیراور بنو قریند۔ تینوں نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے جنگ کی۔ آپ نے بنو تینقاع پر احسان فرمایا 'بنونضیر کو جلا وطن کردیا اور بنو قریند قتل کیے گئے اور ان کی اولاد کوغلام بنالیا گیا۔ بنونضیر کے متعلق سورہ حشراور بنو قریند کے متعلق سورہ احزاب نازل ہوئی۔

مدینه میں آپ بیت المقدس کی طرف رخ کرکے نماز پڑھتے تھے اور حفزت جریل سے یہ فرہایا تھا کہ میری تمنا ہے کہ اللہ تعالی میرے رخ کو یمود کے قبلہ سے پھیردے۔ انہوں نے کہا کہ میں تو بندہ ہوں۔ آپ اپنے رب سے دعا بیجئے اور اس کا سوال بیجئے۔ یہ سن کر آپ امید باندھے آسان کی طرف دیکھتے رہے۔ پھریہ آیت نازل ہوئی :

﴿ قَدْ ذَرَىٰ تَقَلُّبَ وَجُهِكَ فِي السَّمَآءَ ﴾ [البقرة: ١٤٤] جم آپ ك آسان كي طرف رخ كرنے كود كي رہے ہيں۔

یہ واقعہ مدینہ تشریف آوری کے سولہ ماہ بعد غزدہ بدرسے دوماہ قبل پیش آیا۔ اس میں بڑی محمس سے سولہ اور اصل میں یہ مسلمانوں کے لئے تو یہ جیس اور اصل میں یہ مسلمانوں کے سولہ کے اور منافقوں کا ایک امتحان تھا، مسلمانوں کے لئے تو یہ چیز مشکل نہ تھی۔ خدا کی ہدایت کی وجہ سے انہوں نے یہ کہا کہ ہم ایمان لے آئے 'سب کچھ ہمارے رب ہی کی طرف سے ہے۔ مشرکین یہ کہنے گئے کہ جس طرح ہمارے قبلہ کی طرف لوٹے ہیں' اس طرح جلد ہی مارے مذہب کو بھی اختیار کرلیں گے اور ہمارے قبلہ کی طرف واپس اس کے برحق ہونے کی دلیل ہے۔

﴿ وَإِن كَانَتَ لَكَبِيرَةً إِلَّا عَلَى ٱلَّذِينَ هَدَى ٱللَّهُ ﴾ [البقرة: ١٤٣]

بیشک یہ تبدیلی ہدایت یا فقد لوگوں کے علاوہ دو سرول کے حق میں یقینا بری تھی۔

بلاشبہ اللہ تعالیٰ کی جانب سے اچھے بندوں کا یہ امتحان تھا ٹاکہ دیکھے کہ کون رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی اتباع کرتا ہے اور کون پھر جاتا ہے۔

چونکہ قبلہ کا معالمہ ایک عظیم واقعہ تھا اس لئے اللہ تعالی نے بطور تمہید اس سے پہلے نئے کا ذکر کیا اور فرمایا کہ جب وہ کسی تھم کو ختم کرتا ہے تو اس جیسایا اس سے اچھا وہ سراتھم لے آتا ہے۔ اس کے بعد ان لوگوں کی سرزنش کی جو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ ہث دھری کرتے ہیں اور آپ کے تھم کو تسلیم نہیں کرتے۔ پھر اللہ تعالیٰ نے یہود و نصاری کے اختلاف کا ذکر کرکے بتایا کہ یہ آپس میں کما کرتے ہیں کہ تم کسی طریقے پر نہیں ہو اور بندوں کو ان کی موافقت کرنے اور خواہشات کی ابتاع سے منع فرمایا۔ اس کے بعد ان کے کفرو شرک کو بیان کیا کہ وہ یہ کہتے ہیں کہ خدا کا بیٹا ہے۔

پھراللہ تعالیٰ نے بتایا کہ مشرق و مغرب اس کا ہے اور بندے جدھراپنا رخ کرتے ہیں وہ اس طرف موجود ہو تا ہے۔ وہ وسعت اور علم والا ہے۔ اس کی عظمت و وسعت اور احاطہ کا نقاضا ہے کہ بندہ جدھر رخ کرے ادھراس کی ذات ہو۔ پھر بتایا کہ رسول ہے ان دوز خیوں کے بارے میں نہیں پوچھا جائے گا جنہوں نے ان کی پیروی نہیں گی۔

پھر بتایا کہ اہل کتاب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم ہے تب تک راضی نہ ہوں گے جب تک کہ وہ ان کی اطاعت نہ کریں اور انہوں نے ایسا کیا تواللہ کے مقابلے میں ان کا کوئی کارساز نہ ہو گا اور نہ مددگار' اس کے بعد اہل کتاب پر کئے گئے انعامات کو یا دولایا اور اپنے عذاب سے ڈرایا پھر بیت اللہ کے معمار حضرت ابراہیم خلیل اللہ کا تذکرہ اور ان کی مدح و تعریف فرمائی اور بتایا کہ ہم نے انہیں تمام لوگوں کا امام بنایا۔ اس کے بعد اپنے گھر بیت الحرام کا اور حضرت ابراہیم کی تعمیر کا تذکرہ کیا اور انہیں دنیا کا ''امام '' بنایا ہے اور بیت اللہ کو بھی ان سب کا قبلہ و مرکز قرار دیا ہے۔

اس کے بعد بتایا کہ جو اس امام سے سرکٹی کرے گا' وہ ناداں اور بیو قوف ہو گا اور لوگوں کو تھم دیا کہ وہ ان کی اقتداء کریں اور جو بچھ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم' حضرت ابراہیم علیہ السلام اور تمام انبیاء کرام علیم السلام کی طرف نازل کیا گیا' اس پر ایمان لائیں۔ پھر جن لوگوں نے حضرت ابراہیم اور ان کے اہل بیت کو یہودی یا نصرانی کما' ان کے قول کو رد کیا۔

ان تمام ندکورہ مباحث کو تحویل قبلہ کے لئے تمہیداور مقدمہ بنا کرذکر کیا 'اس معاملہ کواللہ نے بار بار

تاکید سے بیان فرمایا اور رسول کویہ تھم دیا کہ جہاں ہوں اور جہاں سے نکلیں 'اس کی پیروی کریں۔
اللہ تعالیٰ نے یہ بھی بتایا کہ جو ذات صراط متنقیم کی جانب رہنمائی کرتی ہے 'اس نے اس قبلہ کی طرف رہنمائی کی ہے۔ یہ قبلہ مسلمانوں ہی کا ہے۔ وہی اس کے اہل ہیں۔ کیوں کہ یہ سب سے افضل قبلہ اور مسلمان سب سے افضل امت ہیں۔ اللہ تعالیٰ نے ان کے لئے سب سے افضل رسول اور سب سے افضل کتاب کو پہند کیا ہے۔ انہیں بھرین زمانہ میں پیدا کیا اور بھرین شریعت سے نوازا۔ بھرین اخلاق میں بیدا کیا اور بھرین شریعت سے نوازا۔ بھرین اخلاق میں بیدا کیا ہور بھرین شریعت سے نوازا۔ بھرین اخلاق میں بیدا کیا ہور بھرین شریعت سے نوازا۔ بھرین اخلاق میں بیدا کیا ہور بھرین شریعت سے نوازا۔ بھرین اخلاق میں بیدا کیا ہور بھرین شریعت سے نوازا۔ بھرین اخلاق میں بیدا کیا ہور بھرین شریعت سے نوازا۔ بھرین اخلاق میں بیدا کیا ہور بھرین شریعت سے نوازا۔ بھرین اخلاق میں بیدا کیا ہور بھرین بھرین بھرین بھرین بھرین بیدا کیا ہور بھرین بھرین بھرین بھرین بھرین بیدا کیا ہور بھرین بھریں بھرین بھری

سے متصف کیا' بہترین زمین میں آباد کیا' جنت میں بہترین جگہ مقرر کی' قیامت کے دن سب سے اچھی قیام گاہ متعین کی جو ایک بلند ٹیلہ پر ہوگ۔ پس پاک ہے وہ ذات جو جے چاہتی ہے' اپنی رحمت سے مختص

یہ ہے۔ فرماتی ہے اور میہ اللہ کا فضل ہے جسے چاہتا ہے' عطا فرما تا ہے اور اللہ بڑا ہی فضل والا ہے۔

اللہ تعالیٰ نے یہ بھی بتایا کہ ایسااس لئے کیا گیا کہ لوگوں کو مسلمانوں پر کسی جمت کاموقع نہ مل سکے گر ظالم اور ملحدلوگ مختلف بے بنیاد جمتیں پیش کرتے ہیں۔ جو لوگ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے اقوال پر دو سری چیزوں کو مقدم کرتے ہیں'ان کی جمتیں بھی اس طرح کی ہوتی ہیں۔

پھر بتایا کہ اس نے ایسا اپنی نعمت کو تمام کرنے اور لوگوں کو ہدایت دینے کے لئے کیا ہے اور اس کی نعمتوں میں سے رسول بھیجنا 'کتاب نازل کرنا ٹاکہ لوگوں کو پاک اور صاف کرے اور انہیں کتاب و حکمت کی تعلیم دینا اور ایسی ہاتیں بتانا جنہیں وہ جانتے نہیں ہیں۔

آئے ذکرو شکر کا حکم دیا جس سے نعمت کی محمیل اور محبت کا حصول ہو تا ہے اور یہ بھی فرمایا کہ صبر اور نماز سے مدد حاصل کریں۔ اللہ تعالی صبر کرنے والوں کے ساتھ ہے۔ اللہ تعالی نے پانچ وقت کی اذان بھی قبلہ کے ساتھ مشروع فرمائی اور ظہر' عصر' عشاء میں دو دو رکعت کا اضافہ فرمایا۔ یہ نمازیں پہلے دو رکعت تھیں' یہ تمام چیزیں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی مدینہ تشریف آوری کے بعد ہوئیں۔

#### فصل (۲۰)

## أنخضرت صلى الله عليه وسلم كالمينه مين قيام اورجهاد كي مشروعيت

رسول الله صلی الله علیه وسلم جب مدینه میں قیام پذیر ہو گئے اور الله تعالیٰ نے اپنی نظرت اور مومنوں کی ایک جماعت سے آپ کی مدد فرمائی اور عداوت کے بعد ان کے دلوں میں الفت پیدا کر دی۔ الله کے مددگاروں اور اسلام کے سپاہیوں نے آپ کی حفاظت کی "آپ صلی الله علیه وسلم کے لئے اپنی جانوں کو قربان کردیا۔ ماں باپ اور آل اولاد کی محبت پر آپ کی محبت کو مقدم رکھا اور آپ کو خود اپنی ذات سے بھی زیادہ قریب تصور کرنے لگے تو ان حالات میں عرب اور بمودیوں نے متحدہ طور پر مسلمانوں کو نشانہ بنایا اور ان کے ساتھ دشمنی پر کمربستہ ہو گئے۔ ہر طرف سے ان کے خلاف اعلان جنگ کردیا۔ الله تعالیٰ نے اب تک مسلمانوں کو صبرو عفو اور درگذر کا تھم دیا تھا لیکن ان کی حیثیت بھی مضبوط ہو گئی اور دشمنوں سے مقابلہ کی قوت بیدا ہوئی تو پھر لڑائی کی اجازت ملی لیکن لڑائی کو پھر بھی فرض نہیں قرار دیا گیا بلکہ ارشاد ہوا مقابلہ کی قوت بیدا ہوئی تو پھر لڑائی کی اجازت ملی لیکن لڑائی کو پھر بھی فرض نہیں قرار دیا گیا بلکہ ارشاد ہوا

﴿ أَذِنَ لِللَّذِينَ يُقَدَّمَ لُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُواْ وَإِنَّ اللَّهَ عَلَى نَصْرِهِمْ لَقَدِيرٌ ﴾ [الحج: ٣٩] مظلوميت كے سبب مسلمانوں كوجنگ كى اجازت دى گئ ہے اور الله ان كى مدور قادر ہے۔ بعض لوگوں كا قول ہے كہ يہ مكہ كاذكر ہے كيوں كہ سورہ كى ہے ليكن يہ قول كئ وجوہ سے غلط ہے۔ پہلى وجہ يہ كہ الله تعالى نے مكہ ميں جمادكى اجازت نہيں دى تھی۔

دو سری وجہ سے کہ آیت کے سیاق و سباق سے میہ پتہ چاتا ہے کہ میہ آیت مکہ سے نکلنے کے بعد نازل ہوئی۔ تیسری وجہ میہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کے قول﴿ هَذَانِ خَصْمَانِ ﴾ کا نزول ان لوگوں کے بارے میں ہوا ہے جو بدر کی لڑائی میں مقابلہ کے لئے نکلے تھے۔

چوتھی وجہ یہ ہے کہ اس سورہ میں ﴿ يَسَأَينُهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ﴾ سے خطاب کیا گیا ہے اور اس طرح کا خطاب مدنی آیتوں میں ہو آتھا۔ پانچویں دجہ بیہ کہ اس میں ایسے جہاد کا حکم ہے جو ہاتھ کے ساتھ مخصوص نہیں اور اس میں کوئی شک نہیں کہ مطلق جہاد کا حکم ہجرت کے بعد ہی ہوا۔

چھٹی وجہ یہ ہے کہ امام حاکم نے متدرک میں روایت کیا ہے کہ حضرت ابن عباس فرماتے ہیں کہ جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم مکہ سے نکلے تو حضرت ابو برصدیق رضی اللہ عنہ نے کہا کہ ان لوگوں نے اپنے نبی کو نکال دیا ہے۔ «انا لله و انا الیه راجعون» یہ ضرور تباہ و برباد ہو جائیں گے۔ اس وقت اللہ تعالیٰ نے ﴿ أُذِنَ لِلَّذِينَ يُقَدِّمَا لُورِ ﴾ والی آیت نازل فرمائی اور یہ قال کی پہلی آیت ہے۔ سورہ کا سیاق یہ بھی بتا آ ہے کہ اس میں مکی و مدنی دونوں آیتیں ہیں کیو تلہ القاء شیطان کا قصہ مکی ہے 'واللہ اعلم! پھر مسلمانوں پر ان لوگوں سے لڑنا فرض قرار دیا گیا جو ان سے قال پر آمادہ ہو جائیں 'چنانچہ ارشاد ربانی

﴿ وَقَلْتِلُواْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ ا

پھراللہ تعالیٰ نے تمام مشرکوں ہے قبال فرض قرار دے دیا جو پہلے حرام تھا پھراجازت ملی' پھر قبال کرنے والوں کے ساتھ قبال کرنے کا تھم ہوا' پھر تمام مشرکین کے ساتھ قبال کرنے کا تھم ہو گیا اور اس تھم کو بعض لوگوں نے فرض عین کما اور بعض نے فرض کفاییہ۔

لیکن تحقیق بات بہ ہے کہ جنس جماد فرض مین ہے 'خواہ دل سے ہویا زبان سے ہاتھ سے ہویا مال سے۔ اس لئے تمام مسلمانوں کے لئے ضروری ہے کہ ان میں سے کسی بھی قتم کا جماد کریں لیکن جماد بالنفس فرض کفایہ ہے اور جماد بالمال کے بارے میں دو قول ہیں جن میں صحیح وجوب والا قول ہے 'کیوں کہ قرآن میں جماد بالمال اور جماد بالنفس کا تحکم کیسال طور پر دیا گیا ہے۔ جنم سے نجات و مغفرت اور جنت میں داخلہ کواس پر موقوف قرار دیا گیا ہے۔ چنانچہ ارشاد باری تعالی ہے :

﴿ يَتَأَيُّهَا ۚ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ هَلَ أَدُلُكُمْ عَلَى جَهَزَةٍ نُنجِيكُمْ مِّنْ عَلَابٍ أَلِيمٍ ﴾ [الصف: ١٠] اے ایمان والو کیا میں تنہیں ایسی تجارت نہ بتا دول جو درد تاک عذاب سے تم کو نجات دے۔

سے بیال رہ سے میں سیال ہورت ہے ہوں ہوروں ہوروں کا معرب سے ہو ہات دے۔ اللہ تعالی نے یہ بتایا کہ اس نے مسلمانوں کی جان و مال کو خرید لیا ہے اور اس کے بدلہ انہیں جنت دے دی ہے۔ اس معاملہ اور وعدہ کا ذکر افضل ترین کتاب میں وارد ہے پھر اللہ تعالی نے اس میں یہ بتا کر مزید تاکید پیدا کی ہے کہ اس سے زیادہ وعدہ پورا کرنے والا کوئی نہیں۔ پھریہ فرما کر تاکید کی کہ مسلمانوں کو اس سے بشارت حاصل کرنی چاہیے پھریہ بتایا کہ ہی بردی کامیابی ہے۔ اب عظندوں کوغور کرنا چاہیے کہ یہ معالمہ سلے یہ معالمہ سکے معالمہ سلے اللہ تعالی خریدار ہے۔ قیمت جنت ہے۔ جس کے ہاتھ پر معالمہ طلے پایا' وہ سب سے اشرف رسول ہے اور ظاہر ہے کہ جس سامان کی بیہ شان ہو' اس کو کسی عظیم کام ہی کے لئے تارکیا جائے گا۔

قد هیاؤك الأمر لو فطنت له فارباً بنفسك ان ترعى مع الهمل مهمين بهت بوك كام كے لئے تياركياگيا ہے النذا اپنے نفس كو جانوروں كے ساتھ رہنے سے بجاؤ۔

جنت و محبت کا مهرمالک کی راہ میں جان و مال کی قربانی ہے۔ اس لئے بزدل اور مفلس اس کا بھاؤ آؤ کریں اور نہ سٹکدست اے ادھار بچ دیں۔ اے چاہنے والوں کے بازار میں پیش کیا گیا ہے اور مالک کی نظر میں جان کے علاوہ اس کی کوئی قیمت نہیں۔ یہ دیکھ کربیکار لوگ پیچھے ہٹ گئے اور محبت منتظر کھڑی رہی کہ دیکھیں کس کی جان قیمت بننے کے اہل ہوتی ہے بھرسامان ان کے درمیان گھوم کر ایسے ہاتھوں میں بڑگیا جو مومنوں کے حق میں نرم اور کافروں کے حق میں سخت تھے۔

ہیں پہلیا کی وعویدار زیادہ ہو گئے تو ان سے اس پر دلیل کامطالبہ کیا گیا کیونکہ اگر صرف دعوے کی بنیاد پر عطیات سے نوازا جائے تو غم و هم سے محروم هخص غم کی سوزش کا دعوی کرے گا۔ جب شہود کے مرعی مختلف لوگ ہو جائیں تو ان سے کہا جائے گا کہ اپنے اس دعوی پر دلیل پیش کروورنہ سے دعوی ثابت نہیں ہوگا :

﴿ قُلَّ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ ٱللَّهَ فَأَنَّبِعُونِي يُحِبِّبَكُمُ ٱللَّهُ ﴾ [آل عمران: ٣١]

آپ کمہ دیجئے کہ اگر اللہ ہے محبت کرتے ہو تو میری اتباع کرو۔ اللہ تنہیں دوست رکھے گا۔ چنانچہ لوگ میہ من کر پیچھے ہٹ گئے اور وہی لوگ ثابت قدم رہے جو صیح معنوں میں رسول اللہ صلی

الله علیہ وسلم کی اتباع آپ اقوال و افعال و اخلاق و عادات میں کرتے رہے تھے۔ پھران سے دلیل کی عدالت کامطالبہ کرتے ہوئے کہا گیا کہ یہ عدالت بغیر تزکیہ کے نا قابل قبول ہے :

﴿ يُجَنِّهِ ذُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَلَا يَعَافُونَ لَوْمَةً لَآبِعً ﴾ [المائدة: ٥٤]

وہ اللہ کے رائے میں جہاد کرتے ہیں اور کسی ملامت گر کی ملامت کی پرواہ نہیں کرتے۔

یہ سن کر محبت کے بھی اکثر دعویدار پیچھے ہٹ گئے اور اس وقت مجاہدین کھڑے ہوئے۔ چنانچہ ان

سے کما گیا کہ محبت کرنے والوں کی جان و مال ان کی نہیں ہوتی۔ اس لئے جس چیز پر معاملہ طے ہوا'اسے حوالہ کردو کیوں کہ بیچ و شراء میں جانبین سے ادائیگی اور سپردگی ہوتی ہے۔

جب تاجروں کو خریدار کی عظمت 'اس کی قدروقیت اور معاملہ کرنے والے کی جلالت شان کا اندازہ اور اس و جیقہ کی اہمیت کا علم ہوا جس میں سے باتیں درج کی گئیں تو انہیں اس معاملے اور سودے کے عظیم الشان ہونے کا اندازہ ہوا۔ اسے معدودے چند درہموں کے عوض جج دینا سراسر گھاٹا سمجھا۔ اس طرح اس کی لذت تو ختم ہو جائے گی لیکن آوان باقی رہے گا۔ اب انہوں نے خریدار کے ساتھ برضاو رغبت بیعت رضوان طے کی جس میں فنح کا اختیار نہیں۔ جب معالمہ طے ہو گیا اور چیز حوالہ کردی گئی تو اس سے کہا گیا کہ تمہاری جان اور تمہارا مال ہمارا ہو گیا۔ اب ہم نے اسے پہلے سے بھی زیادہ کممل حالت اور کشر تعداد میں تنہیں لوٹا دیا ہے۔

ارشادباری تعالی ہے:

﴿ وَلَا تَحْسَبَنَّ ٱلَّذِينَ قُتِلُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ آمُواتًا ﴾ [آل عمران: ١٦٩]

آپ ہر گزاللہ کی راہ میں شہید ہونے والوں کو مردہ نہ سمجھیں۔

ہم نے تمہاری جان اور تمہارے مال کو کسی منفعت کے لئے نہیں خریدا ہے بلکہ مقصدیہ ہے کہ بیچ کو قبول کرنے اور اچھی قیمت دینے میں جود و کرم اثر انداز ہو۔ پھر ہم نے قیمت اور سامان دونوں تمہارے لئے اکٹھا کردیا۔

نیز حضرت جابر رضی الله عنه کے واقعہ پر غور کریں جنہیں نبی کریم صلی الله علیہ وسلم نے پوری قیمت وے کر پھراس پر اضافہ کیا اور ان کا اونٹ بھی واپس کردیا پھران سے فرمایا کہ کیا تنہیں نہ بتاؤں کہ الله تعالی نے تمہارے والد سے کیا فرمایا۔ انہوں نے عرض کیا' ارشاد ہو۔ آپ صلی الله علیہ وسلم نے فرمایا' الله تعالی نے تمہارے والد سے تھلم کھلا گفتگو کی' فرمایا کہ اے میرے، بندے میرے حضور سب تمناکیں الله تعالی نے تمہارے والد سے تھلم کھلا گفتگو کی' فرمایا کہ اے میرے، بندے میرے حضور سب تمناکیں کر' میں اسے پورا کروں گا۔ انہوں نے عرض کیا' اے الله مجھے دوبارہ زندہ کردے باکہ میں تیری راہ میں پھرسے لذت قبل حاصل کروں۔

پاک ہے وہ ذات جس کا جود و کرم مخلوقات کے دائرہ علم سے باہر ہے۔ وہ سامان اور قیت دونوں حوالہ کر دیتا ہے پھر معاملہ کو مکمل کرنے کی توفیق دیتا ہے۔ سامان کو عیب کے باوجود قبول کرلیتا ہے۔ اعلیٰ ترین قیمت ادا کرتا ہے۔ بندہ کو اپنے مال سے خرید تا ہے پھر قیمت و سامان دونوں دے کربندہ کی تعریف کرتا ہے اور اس معاملہ پر اس کی تعریف کر تا ہے حالا تکہ اس کی توفیق و مشیت سے یہ معاملہ تمام ہو تا ہے۔ اللہ تعالی اور جنت کی طرف بلانے والوں نے خوددار نفوس اور بلند ہمتوں کو متحرک کردیا۔ ایمان کے منادی نے گوش ہوش رہنے والوں کو اور خدانے تمام زندہ لوگوں کو سنا دیا اور اس ساع سے منازل ابرار کی طرف حرکت ہوئی اور سفر کا سلسلہ اس وقت ختم ہوا جب دارالقرار کی منزل آئی۔

رسول الله صلی الله علیہ وسلم الله تبارک و تعالی سے روایت کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ میرے بندوں میں سے جو بندہ بھی میرے راستہ میں میری رضائی خاطر نظے گا'میں اسے صفانت دوں گا کہ اسے جو اجریا غنیمت طے گا' اس کے ساتھ واپس کروں گا اور اگر میں نے اس کو لے لیا تو اسے بخش دوں گا۔ اس پر رحم کروں گا اور خرمایا اگر مشقت کا اندیشہ نہ ہو تا تو میں کی غزوہ سے غیر حاضر نہ ہو تا۔ میری خواہش ہے کہ الله تعالیٰ کی راہ میں قتل کیا جاؤں' پھر ذندہ کیا جاؤں' پھر قتل کیا جاؤں۔ کیا جاؤں' پھر قتل کیا جاؤں۔ کیا جاؤں۔ کیا جاؤں۔ کیا جاؤں۔ کیا جاؤں۔ کیا جاؤں۔

اور فرمایا کہ میں اس مخص کا ذمہ دار ہوں جو محمد (صلی اللہ علیہ دسلم) پر ایمان لایا اور فرمانبرداری کی اور اللہ کی راہ میں جماد کیا۔ جنت میں وہ جمال چاہے گا رہے گا۔ جوالیا کرے گا اس سے کوئی خیر فوت نہیں ہو گا اور نہ کسی شرکا ڈر رہے گا خواہ وہ جمال چاہے مرے۔

اور فرمایا جو مسلمان الله کی راہ میں او نٹنی دوہنے بھر بھی جنگ کرے گا'اس کے لئے جنت واجب ہو جائے گی۔ مزید فرمایا' الله کی راہ میں جماد کرنے والے کی مثال اس شخص جیسی ہے جو روزہ رکھے' قیام کرے' تلاوت کرے اور اس میں کسی طرح سستی نہ کرے یہاں تک کہ وہ جمادے لوٹ آئے۔

اور فرمایا : راہ خدا میں صبح و شام کو چلنا دنیا و مافیما ہے بہتر ہے اور اللہ کی راہ میں جماد جنت کا ایک دروازہ ہے۔ اس کے ذریعیہ اللہ تعالی رنج و غم ہے نجات دیتا ہے۔

نیز فرمایا کہ: جنت میں سو درجات ہیں' جنہیں اللہ تعالیٰ نے جماد کرنے والوں کے لئے تیار کر رکھا ہے۔ ہر دو درجوں کے درمیان آسان و زمیان کے برابر فاصلہ ہے۔ اس لئے جب اللہ سے درخواست کو تو جنت فردوس کی درخواست کو کیونکہ یہ اوسط اور اعلی جنت ہے اور اس کے اوپر رحمٰن کا عرش بریں ہے اور پیس سے جنت کی نہریں شروع ہوتی ہیں۔

نیز آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ: جو اللہ کی راہ میں مجاہد اور مقروض کی ادائیگی قرض اور غلام کی آزادی میں مدد کرے 'اللہ تعالیٰ اے اپنے عرش کے سابہ میں جگہ دے گا۔ جس دن اس کے

علاده کوئی سابیه نه ہوگا۔

اور فرمایا کہ جس کے قدم اللہ کی راہ میں غبار آلود ہوئے 'اللہ تعالی انہیں آگ پر حرام کر دیتا ہے اور فرمایا بخل اور ایمان ایک آدمی کے قلب میں جمع نہیں ہو سے اللہ کی راہ کا غبار اور جہنم کا دھواں ایک بندے کے چرے پر اکتھے نہیں ہو سکتے۔

فرمایا کہ ایک رات اور دن کے لئے گھوڑے کا باندھنا مہینہ بھر کے روزے اور قیام ہے بہترہ۔
اگر الی حالت میں بندے کی موت ہو جائے گی تو اسے برابر اس عمل کا ثواب اور رزق ماتا رہے گا اور وہ
فتنے سے مامون ہو جائے گا۔ ایک آدمی نے شروع رات سے صبح تک گھوڑے پر سوار ہو کر مسلمانوں کی
حفاظت کی' اور نماز اور ضرور توں کے سواکسی اور کام کے لئے نہیں اترا' اس کے حق میں آپ صلی اللہ
علیہ وسلم نے فرمایا: کہ جنت اس پر واجب ہوگئ' اب اگر بچھ اور نہ کرے توکوئی حرج نہیں۔

ابو داؤدنے آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے نقل کیا ہے کہ جو جماد نہ کرے 'کسی غازی کا سامان نہ تیار کرے یا اس کے بال بچوں کی خبر گیری نہ کرے تو اللہ تعالی اسے قیامت سے پہلے کسی مصیبت میں جتلا کر دے گا۔

حضرت ابو ابوب انصاری نے خود کو ہلاکت میں ڈالنے کی تغییر" ترک جماد" سے کی ہے۔ آپ سے بہ بھی ثابت ہے کہ جنم کی آگ ریا کار عالم ریا کار خرچ کرنے والے اور ریا کار مقتول فی الجماد سے بھڑکائی جائے گئ۔ جائے گی۔

### فصل (۲۱) آنخضرت صلی الله علیه وسلم کاجهاد میں اسوہ حسنہ

نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم دن کے ابتدائی حصہ میں جہاد اور سفریں نکلنے کو مستحب سمجھتے تھے۔ اگر ابتدائی حصہ میں لڑائی کی نوبت نہ آتی تو پھر زوال شمس کے بعد لڑائی شروع کرتے۔ جب ہوائیں چلئے لگتیں اور نھرت خداوندی کا نزول ہو آ۔ صحابہ کرام سے فرار نہ ہونے کی بیعت لیا کرتے۔ بہا او قات آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے موت پر بھی بیعت لی ہے اور فتح سے قبل ہجرت پر بیعت لی ہے۔ اللہ کی توحید اور اس کے رسول کی اطاعت پر بیعت لی ہے۔ فقراء صحابہ سے اس بات پر بیعت لی ہے کہ وہ کسی سے کچھ نہ ما تکیں گے۔ اس کے بعد حال یہ تھا کہ کسی کے ہاتھ سے کو ڈاگر جا تا تو وہ اسے اٹھانے کے لئے خود ارت الیکن کسی سے اٹھانے کے لئے نہ کتا۔ نیز آپ صلی اللہ علیہ و سلم جہاد اور اس کی حکمت عملی تیار کرنے کے اور دوران سفر پیچھے رہنے والے کمزور کو ساتھ ملا کر رخے کے دوران سفر پیچھے رہنے والے کمزور کو ساتھ ملا کر رخے ہو ۔ اور چل نہ سکنے والے کو ساتھ سوار کر لیتے اور چلنے میں آپ صلی اللہ علیہ و سلم تمام لوگوں سے زیادہ نرم ردی سے کام لیتے۔

جب آپ کی غزوہ کاارادہ فرماتے تو جنگی چال سے کام لیتے اور فرماتے تھے۔ "لڑائی فراست کا نام ہے"۔ نیز آپ جاسوسوں کو بھی بھیجا کرتے باکہ دشمن کی خبریں لائیں اور ان کی نقل و حرکت سے مطلع کریں آپ صلی اللہ علیہ وسلم مقدمتہ الجیش روانہ فرماتے اور محافظوں کو متعین فرماتے۔ جب دشمن کا سامنا ہو جا آتو کھڑے ہو کر دعا فرماتے اور اللہ تعالیٰ کی مدد و نصرت طلب فرماتے اور آپ اور صحابہ کرام الیے تازک موقعوں پر کھڑت سے اللہ کا ذکر کرتے اور اپنی آواز نرم رکھتے۔

میدان جنگ میں آپ اشکر کی صف آرائی فرماتے اور ہر جانب خیال رکھتے ہوئے صفیں مرتب فرماتے سے اور آپ جنگ کے لئے مخصوص لباس زیب فرماتے سے اور آپ جنگ کے لئے مخصوص لباس زیب سن فرماتے سے۔ بیا او قات آپ نے دو زرہیں زیب سن کیں 'نیز آپ کے پرچم اور جھنڈے بھی ہوتے۔

جب آپ کسی قوم سے مقابلہ کرتے توفقے کے بعد تین دن تک وہاں تھرتے 'چرواپس آتے تھے۔

جب حملہ کرنے کا ارادہ فرماتے تو انظار فرماتے۔ اگر وہاں اذان کی آواز سنتے تو حملہ نہ کرتے ورنہ حملہ کر دیتے۔ جعرات کو حملہ کرتے اور بھی دن کو اچانک حملہ کردیتے۔ جعرات کو صبح سویرے نکانا پند کرتے اور جب لشکر کسی جگہ اتر آتا تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم ایک دو سرے کو اس طرح ترتیب دیتے کہ اگر ان پر چاور ڈال دی جاتی توسب کو کافی ہو جاتی۔

نیز آپ صلی اللہ علیہ وسلم صفیں مرتب کرتے اور جنگ کے دفت اپنے ہاتھ سے انہیں درست فرماتے اور کہتے اے فلاں آگے بردھو' اے فلاں پیچے ہٹ جاؤ۔ آپ اس آدمی کو پہند فرماتے جو اپنی قوم کے جھنڈے تلے جنگ کرے اور جب دشمن کے سامنے ہوتے تو یہ دعا پڑھتے تھے :

«اللهم منزل الكتاب و بجري السحاب وهازم الاحزاب اهزمهم وانصرنا عليهم» اللهم منزل الكتاب نازل كرنے والے اور بادل چلانے والے اور الشكروں كو تشكست دينے والے النميں فكست دے والے النميں فكست دے اور ان كے خلاف جارى مدو فرا-

نیزیه آیت بھی پڑھا کرتے تھے:

﴿ سَيْهَزَمُ ٱلْجَمْعُ وَيُولُونَ ٱلدُّبُرُ ۞ بَلِ ٱلسَّاعَةُ مَوْعِدُهُمْ وَٱلسَّاعَةُ أَدَهَىٰ وَأَمَرُ ﴾ [القسر: ٥ ١٠٤] جماعت كو فكست بوكى اور وه پیچ بھیرلیں گے بلكه ان كا وعده قیامت به اور قیامت زیاده سخت اور تلخ ہے۔

اور آپ صلی الله علیه و سلم به دعا بھی پڑھتے تھے :

«اللهم انزل نصرك اللهم انت عضدي وانت نصيري بك أقاتل» اے الله'ائي مدنازل قرما' اے الله تو ميرا بازوے' تو ميرا مدگارے' تيرے بی سارے سے میں جنگ کرتا ہوں۔

جب جنگ خوب تیز ہو جاتی اور لڑائی شدت اختیار کر جاتی اور دشمن آپ صلی الله علیه وسلم کی طرف ب<u>رو</u>ھنے کاارادہ کر آتو فرمایا کرتے :

«أَنَا النَّبِيُّ لَا كَذِبَ أَنَاابْنُ عَبْدِ الْمُطَّلِبِ»

میں سچانبی ہوں اور عبدالمعلب کی اولاً ومیں سے ہوں۔

اور جب ارائی عمسان کی ہو جاتی تو صحابہ کرام آپ کے پاس آکر بچاؤ حاصل کرتے تھے۔ میدان

جنگ میں آپ دیمن کے سب سے زیادہ قریب ہوتے تھے۔

نیز آپ صلی اللہ علیہ وسلم لڑائی کے دوران صحابہ کا ایک نشان مقرر فرما دیتے جو کہ ایک طرح کا شاختی شعار ہو تا تھا۔ جب وہ آپس میں بولیں تو پیچان لئے جائیں۔ ایک بار ان کا شعاریہ تھا امة امة اور ایک بارھم لاینصر ون شعار تھا اور ایک دفعہ امنصور شعار مقرر کیا گیا تھا۔

اور جنگ کے موقع پر آپ صلی اللہ علیہ وسلم زرہ اور خود پہن لیتے اور تکوار لئکاتے۔ نیزہ اور عربی کمان اٹھاتے اور ڈھال لیتے تھے اور لڑائی میں آپ اکڑ کو چلنے کو پہند کرتے تھے اور فرماتے تھے۔ بعض اکڑ اللہ کو محبوب ہے اور بعض ناپہند۔ لڑائی اور صدقہ کے موقع کی اکڑ کو اللہ تعالیٰ پہند کر تا ہے اور فسق وفجور کی اکڑاسے ناپہند ہے۔

جنگ میں ایک وفعہ اہل طائف کے خلاف آپ نے منجنیق کا بھی استعمال کیا۔ آپ بچوں اور عورتوں کو قتل کرنے اور جو بالغ کو قتل کرنے اور جو بالغ سجھتے 'اسے قتل کرتے اور جو بالغ نہ ہو تا 'اسے قتل کرنے کو حست کرتے نہ ہو تا 'اسے قتل کرنے سے گریز کرتے تھے۔ جب کوئی لشکر بھیجے تواسے اللہ سے ڈرنے کی وصیت کرتے اور فرماتے :

«سيروا بسم الله و في سبيل الله ، قاتلوا من كفر بالله، و لا تمثلوا ولا

تغدروا ولا تغلوا ولا تقتلوا وليدا»

اللہ کے نام سے اللہ کی راہ میں جاؤ' کافروں سے جنگ کرو' مثلہ نہ کرو (یعنی حلیہ نہ بگاڑو) بدعهدی نہ کرو'زیادتی نہ کرواور بچول کو قتل نہ کرو-

آپ صلی اللہ علیہ وسلم قرآن لے کردشمن کی سرزمین میں جانے سے منع کرتے تھے اور آپ لشکر کے امیر کو تھم دیتے کہ دشمن سے جنگ کرنے سے قبل اسے وعوت دی جائے یا اسلام اور ہجرت قبول کر لے یا ہجرت کے بغیر محض اسلام قبول کرلے لیکن اس صورت میں وہ مسلمانوں کی طرح غنیمت کا حقد ار نہ ہوگا' اور یا پھر جزید اوا کرے۔ اگر یہ شرائط قبول ہوں تو ٹھیک ورنہ اللہ سے مدد و نصرت کی امید کرتے ہوئے ان سے جماد کرو۔

اور جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم دسمن پر فتحیاب ہوتے تو منادی کرنے کا تھم فرماتے اور تمام غنائم جمع کی جاتیں اور چینی ہوئی چیزیں مالکوں کو دی جاتیں۔ پھر مال غنیمت میں سے پانچواں حصہ (تمس) نکالتے اور باتی فوج پر تقیم فرما دیتے۔ سوار کو تین جصے مرحمت فرماتے۔ ایک حصہ آدمی کا اور دو جھے محوڑے کے اور پیدل کو ایک حصہ عطا فرماتے۔ پہلے اسلامی مصالح میں خرچ فرماتے 'جمال مناسب خیال کرتے۔ اس طرح کچھ حصہ ان افراد کو عطا فرماتے جن کا کوئی حصہ مقرر نہیں ہے جیسے عور تیں ' پیچے اور غلام اس طرح سے آپ سے مال غنیمت کا تقسیم کرنا صحح طور پر ثابت ہے۔

مال غنیمت سے آپ بتقاضائے مصلحت بعض لوگوں کو مزید دیتے تھے۔ بعض غزوات میں سلمہ بن اکوع کو آپ نے سوار اور پیل دونوں کے جھے دیئے تھے۔ لینی کل پانچ جھے انہیں ملے کیوں کہ ان کی کارگذاری عظیم تھی۔ زائد حصہ کے علاوہ آپ صلی اللہ علیہ دسلم کمزور و مضبوط سب کو برابر دیتے تھے۔ جب دشمن کے علاقے پر آپ چڑھائی کرتے اور وہاں پہلے کوئی لشکر بھیجے تو اس کے ذریعہ حاصل ہونے والی غنیمت کا پانچواں حصہ نکال کر بھیہ مال کا چوتھا حصہ اس لشکر کو دے دیتے۔ پھر ہاتی مال کو اس لشکر اور بقیہ تمام مجاہدوں کے مابین تقسیم فرما دیتے اور جب لشکر لوث آ تا تو غنیمت حاصل کرنے والی ٹولی کو تیسرا حصہ دیتے اور اس کے باوجود زائد حصہ کو تاپند کرتے اور فرماتے 'مسلمانوں میں قوی ضعیف کو یہ حصہ لوٹا دے۔

مال غنیمت میں آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا بھی حصہ ہو تا تھا' اے صفی کتے تھے۔ حضرت عائشہ رضی اللہ عنها فرماتی ہیں کہ حضرت صفیہ رضی اللہ عنها صفی میں سے تھیں۔ آپ کی ذوالفقار نام کی تلوار بھی صفی میں سے تھی۔ (ابوداؤد) مسلمانوں کی مصلحت کے پیش نظر جو غزوہ سے غائب ہو تا تو اس کا بھی آپ حصہ مقرر فرماتے جیسے آپ نے حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کا غزوہ بدر میں حصہ مقرر کیا۔ جب وہ غزوہ بدر میں آپ کی صاحبزادی کی تیارداری کے باعث حاضرنہ ہو سکے۔ آپ نے فرمایا: عثمان اللہ اور اس کے رسول کے کام میں ہیں' چنانچہ ان کا حصہ نکالا گیا۔

نیز صحابہ کرام رضی اللہ عنہم جنگ کے موقع پر خرید و فروخت کرتے تھے۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم انہیں دیکھتے اور منع نہ فرماتے۔ صحابہ کرام غزوات میں دو طرح سے خدمات مستعار لیتے تھے۔ ایک بیہ کہ آدی جماد کے لئے جائے اور انٹائے سفر میں خدمت کے لئے آدی نوکر رکھ لے۔ دو سرے بیہ کہ جو جماد میں نکلا اس میں سے کسی کو اجرت پر متعین کرلے' اسے جاعل کھا کرتے تھے۔ اس کے متعلق نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے" غازی کے لئے اس کا اپنا اجر ہے اور جاعل کے لئے اس کی اجرت اور غائل کے لئے اس کی اجرت اور غائل کے حصہ میں بھی برابر کا شریک ہوگا"۔

مال غنیمت میں دو طرح شرکت کیا کرتے ہتھ۔ ایک شرکت بدنی ' دو سرے یہ کہ ایک آدی اپنا

اونٹ یا گھوڑا دوسرے کو اس شرط پر دیتا تھا کہ ایپ پر سوار ہو کر جہاد کرے اور جو مال غنیمت ملے 'اس کا نصف اسے ادا کرے۔ بھی بھی ایبا بھی ہوا کہ ایک تیم کے دو جھے کئے گئے 'چنانچہ ایک کو تیم مل گیا اور دوسرے کو اس کا کچل اور پر ملا۔

حضرت ابن مسعود رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ میں 'حضرت عمار اور سعد (رضی اللہ عنم) نے غزوہ بدر کے دن مشارکت کی۔ حضرت سعد دو قیدی لے آئے۔ میں اور عمار خالی ہاتھ آئے۔

مجھی آپ صلی اللہ علیہ وسلم سوار فوج اور مجھی پیل فوج بھیج سے لیکن فتح ہو جانے کے بعد جو آ آئ اس کا حصہ مقرر نہ فرماتے۔ قرابت داروں کا حصہ آپ بنو عبد سمس اور بنو نو فل کے سوا صرف بنو ہاشم اور بنو المطلب کو دیتے تھے اور فرماتے تھے کہ بنو مطلب اور بنو ہاشم دونوں ایک چیز ہیں (انگلیاں ایک دو سرے میں داخل کرکے آپ اشارہ فرماتے) انہوں نے ہم کو دور جالجیت اور اسلام دونوں میں نہیں چھوڑا۔

غزوات میں آپ کے ہمراہ مسلمان شد' اگور اور کھانے کی چیزیں حاصل کرتے تو کھا لیتے اور اسے بطور مال غنیمت نہ شار کرتے تھے۔ حصرت ابن ابی اوفی رضی اللہ عنہ سے دریافت کیا گیا گیا آپ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے عمد میں کھانے کی اشیاء کا جمس دیا کرتے تھے؟ انہوں نے فرمایا: فتح نیبر کے دن ہمیں کھانے کی چیزیں ہاتھ لگیں۔ جو بھی آ تا حسب ضرورت لے کر چلا جا تا۔ بعض صحابہ سے مروی ہے کہ ہم غزوات میں' افروٹ کھالیا کرتے تھے اور تقسیم نہ کرتے تھے' یہاں تک کہ ہم اپنے سامان سفر کے پاس آتے اور اسے بھرا ہوا یا تے۔

آپ صلی الله علیه وسلم نے مال غنیمت پر لوٹ مار کرنے اور غزوات میں وشمن کی ناک 'کان کاشخے سے بھی منع فرمایا ہے۔ آپ نے فرمایا۔ "مال غنیمت میں لوث مار کرنے والا ہم میں سے نہیں "۔

نیز آپ نے مال غنیمت کے جانور پر سواری کرنے کی ممانعت فرمائی کہ جب کمزور ہو جائے تو لوٹا دے اور اس طرح مال غنیمت میں سے لباس پنے کہ جب پرانا ہو جائے تو لوٹا دے۔البتہ حالت جنگ میں اس ہے استفادہ کرنے کی ممانعت نہیں فرمائی۔

مال غنیمت میں خیانت سے آپ انتہائی تختی سے ممانعت کرتے اور فرواتے تھے: یہ قیامت کے دن اس کے مرتکب پر باعث عار' باعث آگ اور باعث رسوائی ہوگی۔ جب آپ کا غلام مدعم زخمی ہوا تو بعض صحابہ نے کہا کہ اسے جنت مبارک ہو۔ آپ صلی اللہ علیہ و سلم نے فروایا: ہرگز نہیں' قتم اس

ذات کی جس کے ہاتھ میں میری جان ہے 'خیبر کے دن مال غنیمت کی تقتیم سے پہلے جو چادر اس نے لی تھی وہ آگ بن کراس پر بھڑک رہی ہے۔ بیہ س کرایک شخص دو تھے لے آیا۔ آپ نے فرمایا کہ ایک یا دو تھے بھی آگ ہو جائیں گے۔

جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے سامان کے نگسبان کا انتقال ہو گیا تو آپ نے اس کے متعلق فرمایا: وہ جنم میں ہے۔لوگ اس کو دیکھنے سے تو اس نے ایک عباج ارکمی تقی۔

ای طرح بعض غردات میں لوگوں نے کہا: فلاں شہید ہے، فلاں شہید ہے، بہاں تک کہ ایک مخص کے متعلق کہا کہ یہ ہیں ہے۔ توبیہ من کر آپ نے ارشاد فرمایا، ہرگز نہیں، میں نے اس کو جنم میں دیکھا ہے کیونکہ اس نے ایک عباء یا چادر چرائی تھی۔ پھر آپ نے فرمایا، اے ابن خطاب، لوگوں میں جاکر تین باریہ اعلان کردو کہ جنت میں صرف مومنین ہی داخل ہوں گے۔

جب مال غنیمت حاصل ہو تا تھا تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم حضرت بلال کو تھم دیتے تھے کہ لوگوں میں اعلان کرو کہ اپنا اپنا مال غنیمت لے کر حاضر ہوں تو آپ خمس نکالنے کے بعد اسے تقسیم فرما دیتے تھے۔ ایک دفعہ ایک مخص اس منادی اور تقسیم کے بعد ایک بال والی لگام لے کر حاضر ہوا تو آپ نے فرمایا تم نے بلال کی منادی نہیں سنے۔ اس نے کما: سنی تھی' آپ نے فرمایا "پھر کیوں نہیں لے کر آئے"۔ اس نے معذرت چاہی' تو آپ نے کما' اب تو تم اسے قیامت کے دن لے کر آؤگے۔ میں اسے ہرگز قبول نہیں کروں گا۔

آپ نے مال غنیمت میں چوری کردہ مال کو جلا دینے کا حکم فرمایا۔اس طرح آپ کے دونوں خلفاء نے ایسا ہی کیا اور خائن کو مارا بھی گیا۔

علاء کا قول ہے کہ یہ ان احادیث ہے منسوخ ہے جو ندکور ہوئیں کیوں کہ ان میں جلانے کا ذکر سیں۔ بعض علاء کا قول ہے کہ ایسا کرنا ایک طرح کی تعزیر اور مالی سزا ہے جس کا تعلق مصلحت کے مطابق ائمہ کے اجتماد ہے ہے۔ مطابق ائمہ کے اجتماد ہے ہے۔ میساکہ شراب پینے والوں کو تیسری یا چوتھی بار قتل کردیا جاتا ہے۔

#### قصل (۱۲)

### آنخضرت صلی الله علیه وسلم کاقیدیوں کے ساتھ معاملے کا طریقہ

جنگی قیدیوں میں سے بعض کو از راہ احسان آپ صلی اللہ علیہ وسلم رہا کر دیتے تھے اور بعض سے فدیہ لیتے اور بعض اللہ علیہ اور چھوڑ دیتے اور بعض کو قتل کروا دیتے اور بعض کو مسلمان قیدیوں کے عوض میں رہا کر دیتے تھے۔ حسب نقاضائے مصلحت آپ نے یہ تمام صور تیں اختیار فرمائیں۔

حضرات انصار نے اجازت چاہی کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے چچا حضرت عباس رضی اللہ عنہ سے فدیہ کی رقم نہ لی جائے۔ آپ نے فرمایا کہ ایک درہم بھی نہ جھوڑا جائے۔

ہوازن کے قیدیوں کو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے تقیم کے بعد واپس کر دیا تھا اور غنیمت کے مستحق صحابہ نے اسے بخوشی منظور کر لیا تھا۔ جن لوگوں کو کچھ نزدد تھا' انہیں آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فی کس کے عوض چھ جھے دیئے۔

امام احمد رحمتہ اللہ علیہ نے حضرت ابن عباس کی حدیث نقل کی ہے کہ پچھ قیدی ایسے تھے جن کے پاس فدید دینے کے مال نہ تھا تو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کا فدیہ یہ مقرر فرمایا کہ وہ انصار کے بچوں کو لکھنا سکھا دیں۔ اس سے معلوم ہوا کہ مال کے علاوہ کسی کام کو بھی فدیہ قرار دیا جا سکتا ہے۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے اور صحابہ کے طرز عمل سے یہ ثابت ہے کہ عرب قیدیوں کو غلام بنانا اور اور شعبیت کرنا صحیح ہے 'اسلام کی شرط اس میں نہیں ہے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم بندی سے اس کے بچے کو علیحہ کرنے سے منع فرماتے تھے اور فرمایا کرتے "جو مال اور اس کے بچے کے درمیان جدائی ڈال وے درمیان جدائی ڈال دے درمیان جدائی ڈال دے گا'۔

ایک گھرانہ کے سبھی لوگوں کو عطا فرماتے ناکہ ان میں جدائی نہ پیدا ہو۔ آپ سے ثابت ہے کہ آپ نے کہ آپ نے کہ آپ نے

حاطب کو قتل نہیں کیا' عالا نکہ انہوں نے جاسوسی کی تھی۔اور وہ غزوہ بدر میں موجود تھے۔

اس واقعہ ہے بعض علماء نے استدلال کیا ہے کہ مسلمان جاسوس کو قتل نہ کیا جائے اور امام مالک اور امام مالک اور امام مالک اور امام احمد کے شاگر دابن عقیل وغیرہ قتل کا فتوی دیتے ہیں۔ اس لئے کہ اس واقعہ میں غزوہ بدر میں حاضری آیک ایسی وجہ ہے جو قتل کی مانع ہے جو کہ دو سرے مسلمان جاسوسوں میں نہیں پائی جاتی کیونکہ اگر صرف اسلام مانع قتل ہو تا تو یہ وجہ نہ بتائی جاتی بلکہ انکا صرف مسلمان ہونا کافی سمجھا جاتا اور یمی رائے زیادہ قوی ہے۔

آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی عادت طیبہ یہ تھی کہ مشرکین کے غلام اگر مسلمانوں کے علاقہ میں آ جاتے تو انہیں آزاد سیجھتے جب وہ مسلمان ہو جاتے۔ نیز آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت طیبہ یہ تھی کہ کوئی مسلمان ہو جا تا تواس کے پاس جو کچھ ہو آاس کے پاس رہنے دیتے۔

نیز زمانه کفراور حالت جنگ میں کافر مسلمانوں کو خواہ کتنا ہی جانی و مالی نقصان پہنچا چکے ہوں اسلام لانے کے بعد ان سے وہ اموال واپس نہیں کرواتے تھے۔

## نصل (۹۳) آنخضرت صلی الله علیه وسلم کاغنیمت کی زمین کی تقسیم کا طریقه

آپ سے ثابت ہے کہ آپ نے بن قریط 'بنی نفیراور خیبر کی نصف زمین عانمین کے درمیان تقسیم فرمائی اور خیبر کی نصف زمین کا دو سرا نصف حصہ وفود کے استقبال و ضیافت اور ناگمانی حوادث سے متاثر افراد کے تعاون کے لئے مختص فرما دیا' اور مکہ کی زمینیں تقسیم نہیں فرمائی'کیونکہ وہ مناسک حج کی جگہ ہے اور مسلمانوں پر وقف ہے۔

علماء کی ایک جماعت کا زمینوں کی تقسیم کے سلسلہ میں سے خیال ہے کہ امام کو اختیار ہے کہ تقسیم کر دے یا وقف رہنے دے کیونکہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے خیبر کی زمینوں کو تقسیم فرما دیا اور مکہ مکرمہ کی زمینوں کو نہیں تقسیم فرمایا اس سے دونوں امور کا جواز لکتا ہے۔ ان کا کمنا ہے کہ زمین غنائم کا مامورہ میں شامل نہیں ہے 'بلکہ غنائم کا اطلاق تو صرف چوپاؤں اور منقولہ جا کداد پر ہی ہو سکتا ہے 'کیونکہ اللہ تعالیٰ میں شامل نہیں ہے 'بلکہ غنائم کا اطلاق تو صرف چوپاؤں اور منقولہ جا کداد پر ہی ہو سکتا ہے 'کیونکہ اللہ تعالیٰ قرما کی درمینوں کا درا کا کفر مباح قرار دیا جیسا کہ اللہ تعالیٰ فرما تا ہے۔ جس میں فرعون اور اس کی قوم اور ان کی زمینوں کا ذکر کیا ہے۔

﴿ وَأَوْرَثِنَّهَا بَنِيَ إِسْرَتِهِ مِلَ ﴾

ہم نے بنی اسرائیل کو ان زمینوں کا وارث بنا دیا۔

اس سے معلوم ہو آ ہے کہ زمین غنائم کے تحت شار نہیں ہوتی۔ امام کو افتیار حاصل ہے کہ مصلحت وقت کے لحاظ سے جو چاہے کرے۔ جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے تقسیم بھی کیا اور ترک بھی کیا اور حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے تقسیم نہیں کیا' بلکہ اس طرح رہنے دیا اور اس پر دوامی نکیس عائد کر دیا باکہ امور جنگ میں اس سے مددلی جا سکے اور زمین کے وقف کا بھی مفہوم ہے' نہ ہے کہ اس سے ملکت کی منتقلی ناجائز ہے' بلکہ اس کی بیع جائز ہے جیساکہ امت کا تعامل ہے' اور علماء کا اس

بات پر اجماع ہے کہ الی زمین کی وراثت جائز ہے۔ المیم احمد نے وضاحت کی ہے کہ الی زمین کو مهر میں ویا جا سکتا ہے اور وقف کو بیچنا اس لئے ممنوع ہے کہ اس سے جن پر دقف کیا گیا ہے ان کا حق ضائع ہو جا تا ہے اور فوجیوں کو خراج کی زمین میں حق ہو تا ہے جو بیج سے باطل نہیں ہوتا۔ اس کی نظیر مکاتب غلام کی بیج ہے اس کے اندر کتابت سے حریت کا سبب منعقد ہے۔ اس لئے وہ مشتری کی طرف مکاتب ہی منتقل ہوگا جیسا کہ بائع کے پاس تھا۔

رسول الله صلی الله علیه وسلم نے مشرکین کے درمیان کی مسلمان کی رہائش کو ممنوع قرار دیا ہے۔
اگر وہ وہاں ہے ہجرت کر سکتا ہواور فرمایا کہ : میں ہر مسلمان سے بیزار ہوں جو کہ مشرکین کے درمیان رہائش پذیر ہے۔ عرض کیا گیا یا رسول الله صلی الله علیه وسلم کیوں ؟ فرمایا کہ کیا تو انہیں دکھے نہیں رہائس یعنی اس کے دوز خی ہونے کو۔ پھر فرمایا کہ جو کوئی کسی کے ساتھ اکٹھا رہا وہ اس طرح ہے۔ مزید فرمایا ' «جب تک توبہ منقطع نہیں ہوتی' اس وقت تک ہجرت منقطع نہ ہوگی اور جب تک سورج مغرب سے نہیں ذکاتا' اس وقت تک توبہ منقطع نہ ہوگی"۔ اور مزید فرمایا : عنقریب ہجرت کے بعد ہجرت ہوگی۔ اس لئے زمین پر سب سے بمتروہ لوگ ہیں جو حضرت ابراہیم علیہ السلام کے مقام ہجرت سے پیوست رہیں اور زمین پر شریر لوگ باتی رہ جائیں گا اور وہ انہیں پھینک دے گی۔ اللہ تعالیٰ بندروں اور سوروں کے ساتھ ان کا حشر کرے گا۔

#### فصل (۱۲۳)

### آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کالمان 'صلح' جزبیہ 'اہل کتاب اور کفار و منافقین کے ساتھ معاملے کا طریقہ

آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ آپ نے فرمایا : "مسلمانوں کا ذمہ ایک ہے' معمولی مسلمان بھی اس کو پورا کرنے کی کوشش کرتا ہے۔ جو کسی مسلمان کے ساتھ غداری کرے گا تو اس پر اللہ کی فرشتوں کی اور تمام لوگوں کی لعنت ہے۔ قیامت کے روز اللہ تعالیٰ اس کی کوئی عبادت قبول نہ کرے گا"۔

نیز آپ نے فرمایا جس محض کا کسی قوم سے معاہدہ ہو وہ اس کی مدت گذرنے تک اسے نہ توڑے البتہ آگاہی کے بعد اسے ختم کرسکتا ہے۔ آپ نے یہ بھی فرمایا کہ جس مخص نے کسی آدمی کو امان دینے کے بعد قتل کر دیا میں اس سے بری ہوں۔ آپ سے یہ بھی منقول ہے کہ جب کوئی قوم بدعمدی کرتی ہے تواس پر دسمن کو مسلط کر دیا جا تا ہے۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم جب مدینہ تشریف لائے تو کفار کے تین گروہ تھے۔

۱ - ایک گروہ نے آپ سے صلح کرلی اور وعدہ کیا کہ نہ آپ سے جنگ کریں گے' نہ آپ پر حملہ کریں گے اور نہ آپ کے خلاف دشمنول کی مدد کریں گے۔

۲ - دو سرے گروہ نے آپ سے جنگ کی اور مخالفت پر اتر آیا۔

۳۰ تیسرے گروہ نے نہ جنگ کی اور نہ صلح کی 'بلکہ خاموثی سے مستقبل کے نتائج پر نظرر کھے رہا۔
ان جماعتوں میں سے بعض درپردہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا غلبہ چاہتے اور آپ سے تعاون کو پیند
کرتے ' اور بعض آپ کے دشمنوں کے غلبہ و استیلاء کے ختظر تھے۔ اور بعض ایسے بھی تھے جو ظاہری
طور پر آپ کے ساتھ مل گئے اور درپردہ دشمنوں سے ساز باز رکھتے تھے۔ آپ نے ہر گروہ کے ساتھ امر
اللی کے مطابق بر آؤکیا۔

چنانچہ مدینہ کے یہودیوں کے ساتھ آپ نے صلح کرلی' لیکن غزوہ بدر کے بعد بنو قینقاع نے آپ سے جنگ کی' کیونکہ بدر میں مسلمانوں کی کامیابی ان کو اچھی نہ لگی' اور حسد و بغض وعناد کی آگ بھڑک اٹھی اور مسلمانوں کے خلاف سازشیں کرنے لگے۔

ان کے بعد بنو نضیرنے بھی عہد فئنی کی۔ آپ نے ان کا محاصرہ فرمایا۔ ان کے تھجور کے باغات کو کاٹ کاٹ کے تعلیم ہور کے باغات کو کاٹ کاٹ کاٹ کاٹ کی آگ دی۔ آپ نے ان کو مدینہ سے اس شرط پر نکلنے کی اجازت دی کہ ہتھیاروں کے علاوہ دیگر سامان اس قدر لے جائےتے ہیں جو اونٹ اٹھائے۔ اللہ تعالیٰ نے اس کا واقعہ سورہ حشر میں بیان کیا ہے۔

اس کے بعد بنو قریند نے عمد شکنی کی' اور بیہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے بدترین دسمن سے اور کفر میں غیر معمولی سخت سے 'اس لئے دوسرے یہودیوں کے مقابلہ میں ان کے ساتھ زیادہ سخت معاملہ کیا گیا۔ بیہ واقعات یہود مدینہ کے ساتھ پیش آئے۔ آپ ہر برے غزوہ کے بعد یہودیوں کی کسی نہ کسی جماعت کے ساتھ واحد کے بعد بنو مناقع احد کے بعد بنو نفسیر کے ساتھ احد کے بعد بنو نفسیر کے ساتھ احد کے بعد بنو نفسیر کے ساتھ اور خند قریند سے جنگ کرنی پڑی۔

نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت طیبہ یہ تھی کہ جب آپ کسی قوم سے مصالحت و معاہرہ کرتے تو جو بھی اس قوم کا حلیف بن جاتا' اسے بھی معاہرہ میں شریک کر لیتے اور اگر اس کا کوئی فرد معاہرہ کی خلاف ورزی کرتا اور باقی لوگ معاہدہ کے پابند رہتے تو آپ تمام افراد سے جنگ کرتے' جیسا کہ بنونفیر' بنوقر۔ند اور اہل مکہ کے ساتھ ہوا۔ معاہدین کے بارے میں بھی آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت طیبہ تھی۔

امام احمد اور ان کے علاوہ علماء کے قول کے مطابق ذمیوں کے بارے میں بھی کی طریقہ اختیار کیا جائے گا' لیکن امام شافعی کے اصحاب اس کے خلاف رائے رکھتے ہیں۔ وہ کہتے ہیں کہ ان افراد کے حق میں عمد تو ڑنے کی اجازت دی جائے جو اسے تو ڑیں' لیکن جولوگ عمد کے بابند اور معترف ہوں ان کے ساتھ پابندی ضروری ہے۔ دونوں صور تول میں انہوں نے یہ کمہ کر اختیاز کیا ہے کہ ذمہ کا معالمہ زیادہ پابندی کا مستحق ہے' بایں ہمہ پہلی رائے زیادہ راجح و مفید ہے۔

جب شام میں عیسائیوں نے مسلمانوں کا مال جلا دیا تھا اور ان میں سے جن کو علم تھاانہوں نے حاکموں کو علم تھاانہوں نے حاکموں کو اطلاع دینے کے بجائے ظالموں کا ساتھ دیا تھا کہ خیانت کرنے والوں کی سزا قتل ہے۔ امام کو ان کے بارے میں کسی طرح کا اختیار نہیں 'بس قتل کو بطور

حد نافذ کیا جائے گا۔ جو لوگ معاہدہ کے تحت ہوں اور قانون ملت کے پابند ہوں' اسلام ان پر بطور حد واجب ہونے گا۔ جو لوگ معاہدہ کے تحت ہوں اور قانون ملت کے پابند ہوں' اسلام قبول کرلے تو اس کا واجب ہونے والے قبل کو معاف نہیں کرتا۔ بخلاف جنگجو کافر کے کہ جب وہ اسلام قبول کرلے تو اس کا دو سرا تھم ہے۔ امام احمد تھمی کرے تو اس کا دو سرا تھم ہے۔ امام احمد کی تصریحات سے ایسا ہی فلام ہوتا ہے اور ہمارے شخ (ابن تیمیہ) نے بارہا ایسا ہی فتای دیا ہے۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت ہے بھی تھی کہ جب کسی قوم کے ساتھ مصالحت کرتے اور ان کے ساتھ آپ کے دو سرے دسمن شریک ہوتے اور معاہدہ میں داخل ہو جاتے اور اس طرح اور دو سرے لوگ بھی اس میں شامل ہوتے تو آپ کے کافر معاہدین کے ساتھ جنگ کرنے والے آپ کے ساتھ جنگ کرنے والے آپ کے ساتھ جنگ کرنے والے تصور کئے جاتے۔ اس وجہ سے آپ نے اہل مکہ پر جملہ کیا تھا۔ اس وجہ سے شخ الاسلام ابن تیمیہ نے بھی مشرقی نصاری سے جنگ کرنے کا فتوی دیا تھا کیونکہ انہوں نے مسلمانوں کے خلاف ابن تیمیہ نے بھی مشرقی نصاری سے جنگ کرنے کا فتوی دیا تھا کیونکہ انہوں نے مسلمانوں کے خلاف جنگ میں تا تاریوں کی مالی اور ہتھیا رول سے مدد کی تھی اگرچہ وہ خود نہیں لڑے تھے۔ اسوجہ سے انہیں عمد شکن کا مرتکب ماتا گیا اور جب ذی لوگ با ہر کے مشرکین کی مسلمانوں کے خلاف مدد کریں تو کس طرح انہیں عمد شکن قرار نہ دیا جائے گا۔ (یعنی وہ یقیناً اسلامی ریاست کے باغی ہیں)۔

نیز آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں دشمنوں کی جانب سے قاصد حاضرہوتے۔ آپ انہیں نہ تکلیف دیتے اور نہ قل کرتے 'اور جب آپ کے پاس سیلمہ کذاب کے دو قاصد عبداللہ بن نواحہ اور ابن اٹال حاضرہوئے تو آپ نے دریافت فرمایا کہ تہمارا عقیدہ کیا ہے؟ وہ کہنے لگے جیسا مسلمہ نے کہا ہے ویسا بی حساس پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا 'اگر قاصدوں کو قتل کرنا جائز ہو آتو میں تم دونوں کی گردن مار دیتا 'چنانچہ آپ کی سنت طیبہ جاری ہوگئی کہ قاصد کو قتل نہ کیا جائے۔ نیز آپ کی عادت طیبہ یہ بھی تھی کہ جب قاصد دین اسلام قبول کر لیتا تو آپ اپنی نہ روکتے تھے بلکہ واپس کر دیتے تھے 'جیسا کہ ابورافع رضی اللہ عنہ نے بتایا کہ قریش نے مجھے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف قاصد بنا کر بھیجا اور جب میں آپ کی خدمت میں حاضرہوا تو میرے دل میں اسلام کی محبت آئی۔ میں شہر نے ورض کیایا رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم میں لوٹ کران کے پاس نہ جاؤں گا۔ آپ نے فرمایا: میں عمد شکنی نہیں کروں گا اور قاصدوں کو نہیں روکوں گا۔ تم واپس لوٹ جاؤ ۔ وہاں جا کر بھی اسلام کی

امام ابو داؤد فرماتے ہیں کہ بیر اس زمانہ میں واقع ہوا جب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے قریش سے

محبت و رغبت محسوس کرو تو دد باره واپس آ جاؤ۔

صلح حدیبید کرر کھی تھی 'جس میں شرط یہ تھی کہ جو مکہ سے مدینہ آئے گا'اسے لوٹانا ہوگااگرچہ وہ مسلمان ہو چکا ہو'لیکن آج کل یہ صورت نہ ہوگ۔ قاصدول کو نہ روکنے کی جو بات آپ نے فرائی 'اس میں اشارہ ہے کہ یہ مطلق قاصدول کے ساتھ فاص ہے لیکن مسلمان ہو کر آنے والوں کو واپس کرنے کی بات شرط پر موقوف ہے'اگر شرط نہ ہو تو انہیں واپس نہیں کیا جائے گا'لیکن قاصدول کا تھم دو سرا ہے۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت طیب یہ تھی کہ اگر آپ کے دشمن آپ کے کی صحابی سے معاہدہ صلح کر لیتے تو آپ اس معاہدہ کو جس سے مسلمانوں کے نقصان کا اندیشہ نہ ہو تو بر قرار رکھتے' جیسے کہ معاہدہ اور ان کے والد نے کفار کے ساتھ معاہدہ کرلیا کہ وہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ معاہدہ کرلیا کہ وہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ ان کے خلاف جنگ نہ کریں گے' تو آپ نے اسے جاری رہنے دیا' اور فرمایا کہ تم دونوں واپس جاؤ جو عمد کیا ہے' اسے پورا کرواور ہم کافروں کے مقابلہ میں صرف اللہ تعالیٰ سے مدد چا ہتے ہیں۔

ترکیش نے آپ سے وس سال کے لئے معاہدہ (جنگ بندی) کرلیا اور یہ بھی شرط رکھ دی کہ جو بھی مسلمان ہو کر (مدینہ) جائے اسے وہ واپس نہ کریں مسلمان ہو کر (مدینہ) جائے اسے وہ واپس نہ کریں گئے۔ مردوں اور عورتوں کے متعلق یہ الفاظ عام تھے 'چنانچہ اللہ تعالیٰ نے عورتوں کے متعلق یہ شق منسوخ فرمادی اور صرف مردوں کے حق میں رہنے دی۔ اوراللہ تعالیٰ نے آپ کو اور مومنین کو تھم دیا کہ اگر ان کے پاس کوئی عورت آجائے تو اس کا امتحان لو۔ اگر مومنہ سمجھو تو اسے کفار کی طرف واپس نہ کرو، صرف اس کا مہرواپس کردیا جائے۔

آپ نے مسلمانوں کو تھم فرمایا کہ اگر کوئی عورت ہجرت کرکے ان کے پاس آ جائے تواہے اس کے مشرک شوہر کے پاس نہ لوٹائیں بلکہ صرف اس کا مہرواپس کر دیں۔ اس سے سے تھم معلوم ہو تا ہے کہ شوہر کی ملکیت سے عورت کے نکلنے کی قیمت دی جائے گی اور اس میں مہر مثل کے بجائے متعین مہرکا اعتبار ہوگا۔

اس سے اس بات کا علم ہوتا ہے کہ کفار کے نکاح صحیح ہیں' اور مسلمان عورت کو کفار کی طرف واپس کرنا جائز نہیں ہے اگرچہ اس کی شرط بھی کسی معاہدہ میں لگا دی جائے' نیز مسلمان عورت کا کافر مرد سے نکاح جائز نہیں اور بیہ کہ مسلمان مرد ہجرت کرنے والی عورت سے عدت بوری ہونے کے بعد نکاح کر سکتا ہے اور اس کے مہرکی اوائیگی کرنی ہوگی۔

. نیز اس میں واضح رکیل ہے کہ عورت شو ہر کی حقیت سے نکل جاتی ہے اور ہجرت سے نکاح فنخ ہو جاتا ہے' اور کافر عورت کا نکاح مسلمان مرد ہے اور مسلمان عورت کا نکاح کافر مرد ہے حرام ہے۔ اور بیہ مسائل قرآنی آیات سے ماخوذ ہیں۔ ان میں سے بعض پر علاء کا اتفاق ہے اور بعض میں قدرے اختلاف پایا جاتا ہے۔ اور اس کو منسوخ جانے والوں کے پاس کوئی دلیل نہیں ہے' اس لئے کہ شرط مردوں کے ساتھ خاص ہے' عور تیں اس میں داخل نہیں۔ اس وجہ سے اللہ تعالی نے ان عور توں کو واپس لوٹانے سے منع فرمایا ہے۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے مرکو واپس کرنے کا بھی تھم دیا ہے۔ جس فخص کی عورت مسلمانوں کے پاس آجائے اسے مقررہ مردیا جائے گا۔ پھریہ فرمایا کہ تھم بندول کے لئے دیا گیا ہے اور حکمت پر بنی ہے۔ اور اس کے خلاف کوئی دو سرا تھم آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے منقول نہیں۔ آپ نے جب کفار سے مردول کو واپس لوٹانے کی شرط پر مصالحت کی تو انہیں جو ان کے پاس آئے' اسے لینے سے منع نہیں فرمایا' نہ اسے لوٹنے پر مجبور کیا' نہ اس کا تھم دیا۔ اس طرح آنے والا اگر کافروں میں سے کسی کو قتل کر دیتا یا مال لے لیتا تو آپ اسے ناپند نہ فرماتے اور کوئی ضانت یا آوان نہ ویتے' کیوں کہ ایسا کرنے والا آپ کے دائرہ افقیار سے باہر ہو تا تھا'اور اس کو آپ نے کسی کام کا تھم بھی نہیں دیا تھا' اور جان و مال کی آپ کے دائرہ افقیار سے باہر ہو تا تھا'اور اس کو آپ نے کسی کام کا تھم بھی نہیں دیا تھا' اور جان و مال کی امان سے متعلق جو معاہدہ صلح آپ نے کیا تھا' اس کا تقاضا صرف یہ تھا کہ ماتحت لوگوں کی ذمہ داری قبول کی جائے جیسا کہ بنو جذبیہ کے لئے ان کے املاک و اموال کی ذمہ داری آپ نے اٹھائی تھی جو حضرت خالد کے فعل پر تاپند پیدگی اور اس سے خالد رضی اللہ عنہ کے ہاتھوں تاہ ہو گئے تھے۔ آپ نے حضرت خالد کے فعل پر تاپند پیدگی اور اس سے خالد رضی اللہ عنہ کے ہاتھوں تاہ ہو گئے تھے۔ آپ نے حضرت خالد کے فعل پر تاپند پیدگی اور اس سے خالد رضی اللہ عنہ کے ہاتھوں تاہ ہو گئے تھے۔ آپ نے حضرت خالد کے فعل پر تاپند پیدگی اور اس سے خالد رضی اللہ عنہ کے ہاتھوں تاہ ہو گئے تھے۔ آپ نے حضرت خالد کے فعل پر تاپند پیدگی اور اس سے خالد کو میں اظہار کیا تھا۔

چونکہ حضرت خالد نے بطور آویل ایساکیا تھا اور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے بنوجذیہ کے غزوہ کا تھم فرمایا تھا' اس لئے آویل و شبہ کی دجہ سے نصف دیت کا آوان دیا گیا اور انہیں اہل کتاب کے تھم میں رکھا گیا۔ جو ذمہ کی وجہ سے شخظ کے مستحق ہیں' اسلام کی بنیاد پر نہیں۔ اور صلح کے معاہدہ کا تقاضا یہ نہ تھا کہ ایسے لوگوں کے خلاف مدد کی جائے جن پر قبضہ نہیں ہے۔ اس سے یہ خابت ہو تا ہے کہ معاہدین سے آگر ایسے لوگ جنگ کریں جن پر امام کا قبضہ و تسلط نہ ہو' خواہ وہ مسلمان ہی کیوں نہ ہوں تو امام پر ان کو روکنا ضروری نہ ہوگا اور نہ نقصان کا تاوان واجب ہوگا' اور جنگ مصالح اور سیاست سے متعلق احکام کا نبی کریم صلی اللہ علیہ و سلم کی سیرت سے اخذ کرنا رائے اور قیاس کے مقابلہ میں بہتر ہے۔ اس بنیاد پر آگر مسلمان بادشاہ اور ذمیوں کے مابین معاہدہ ہو تو دو سرے بادشاہ کے لئے جس کے ساتھ اس بنیاد پر آگر مسلمان بادشاہ اور ذمیوں کے مابین معاہدہ ہو تو دو سرے بادشاہ کے لئے جس کے ساتھ

ذمیوں کے معاہدہ نہ ہو جائز ہوگا کہ ان پر حملہ کرے' جیسا کہ شخ الاسلام ابن تیمیہ نے ملفیہ کے نفرانیوں کے بارے میں فتوی صادر فرمایا تھا اور ابو بصیرے واقعہ سے استدلال فرمایا تھا۔

اس طرح نبی کریم صلی الله علیه وسلم نے اہل خیبر پر غلبہ اور فتح حاصل کرنے کے بعد ان سے معاہدہ کیا کہ وہ جلا وطن ہو جائیں البتہ اپنے اونٹول پر لاد کر جتنا سامان لے جاسکتے ہوں لے جائیں۔ باقی سونا چاندی اور ہتھیار آپ کی ملکیت ہوں گے۔

معاہدہ صلح کی ایک شرط یہ تھی کہ کوئی چیز نہ چھپائیں 'نہ غائب کریں 'اگر ایسا کیا تو پھرنہ وہ مسلمانوں کے ذمہ میں رہیں گے'نہ معاہدہ صلح قائم رہے گا'لیکن انہوں نے ایک مشک غائب کر دی جس میں حی بن اخطب کا مال تھا جے وہ بنونضیر کی جلاو طنی کے وقت اپنے ساتھ خیبر لے آیا تھا۔

چنانچہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے حی ابن اخطب کے بچاہے فرمایا : حی مجومشک بنونضیر ے لایا تھا' اس کا کیا ہوا؟ وہ کنے لگا کہ وہ اخراجات اور جنگوں میں ختم ہو گئ۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا معاہدے کو ابھی دن بی کتنے ہوئے ہیں۔ اتنا زیادہ کیے خرج ہوگیا' حالا نکہ حی نبو قرید کے ساتھ تحل ہو گیا تھا۔ آخر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اسے حضرت زبیر کے حوالے کیا آگہ اسے محبوس ر تھیں۔ انہوں نے اس پر سختی کی تو اس نے ایک ویرانے کی نشاندہی کی 'چنانچہ وہاں گئے ' تلاش کیا تو مشک مل میں۔ ان کی اس عمد شکنی کے بعد نبی کریم صلی الله علیہ وسلم نے ابو حقیق کے دونوں بیوں کو قتل کرا دیا۔ ان میں ایک حی بن اخطب کی لڑکی صغیبہ کا شوہر تھا' ان کی عورتوں اور بچوں کو غلام بنا لیا' اور ان کے اموال کو تقتیم کر دیا 'اور خیبرے انہیں نکالنے کا فیصلہ فرمالیا۔ اس موقع پر بہودیوں نے کہا آپ ہمیں رہنے ویجئے 'ہم اس علاقہ سے خوب واقف ہیں' زمین کی کاشت کریں گے 'چو نکہ نبی کریم صلی الله عليه وسلم يا آپ كے محابہ كے پاس اس قدر آدى بھى نہ تھے جوبيد زمد دارى اٹھا كتے 'چنانچہ آپ نے یہ علاقہ اس شرط پر ان کے سپرد کر دیا کہ اس زمین میں جو پیدادار ہوگی اس کا نصف مسلمانوں کو اور نصف انہیں ملے گا۔ اور جب تک آپ چاہیں گے یہ لوگ یہاں آباد رہیں گے۔ نبو قریند کی طرح ان کا قتل عام نہ کیا کیوں کہ بنو قریند کے تمام لوگ عہد شکنی میں شریک تھے' لیکن ان لوگوں کا معاملہ مختلف تھا۔ جن لوگول نے مشک کو چھیا کربد عمدی کی تھی 'وہ شرط کے خلاف ورزی کی بنایر قتل کئے گئے تھے 'لیکن خیبر کے بقیہ یہودی چونکہ اس سے واقف نہ تھے اس لئے انہیں سزانہیں دی گئی۔ یہ ایسے ذی اور معاہد کی مثال ہے جو بدعمدی کا مرتکب ہو اور اس میں دو سرے اس کا ساتھ نہ دیں۔

زمین کو نصف پیدا وار پر دینا مساقات اور مزارعت کے جواز کی دلیل ہے اور اگر تھجور کا درخت ہو پھر بھی اس صورت میں کوئی فرق نہیں پڑتا 'کیوں کہ کسی چیز کا جو تھم ہوتا ہے وہی اس کی نظیر کا بھی ہوتا ہے۔ اس لئے انگور اور انجیر کے درختوں والے علاقہ کا جو تھم ہوگا وہی تھجور والے علاقہ کا بھی ہوگا' دونوں میں کوئی امتیازنہ ہوگا۔

نیز اس واقعہ سے بیہ وضاحت بھی ہو جاتی ہے کہ مالک زمین کی جانب سے بیج رہتا بھی ضروری نہیں' کیونکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان سے ایک حصہ پر مصالحت کی اور انہیں بیج نہیں دیا تھا اور بیہ چیزا تنی قطعیت سے ثابت ہے کہ بعض اہل علم کہتے ہیں کہ اگر زمین پر کام کرنے والے کی طرف سے بیج مہیا کرنے کی شرط لگا دی جائے تو زیادہ مناسب ہوگا۔

جن لوگوں نے بیچ کے لئے مالک زمین کی طرف سے ہونے کی شرط لگائی ہے ان کے پاس کوئی دلیل نہیں 'صرف انہوں نے مزارعت کو مضاربت پر قیاس کیا ہے 'لیکن سے بات خود ان کے خلاف ہے 'کیونکہ مضاربت میں اصل پونجی مالک کو واپس مل جاتی ہے 'اور پھر مالک اور کام کرنے والے دونوں نفع تقسیم کر لیتے ہیں 'اور اگر مزارعت میں اس کی شرط لگا دی جائے تو ان کے نزدیک سے باطل ہو جائے گی 'کیونکہ انہوں نے بیچ کو راس المال کی جگہ پر نہیں رکھا ہے 'بلکہ اس کی حیثیت دیگر سبزیوں کی ہے چنانچہ بیچ پائی اور مزافع کا تھم رکھتا ہے 'کیونکہ کھیتی تنا اس سے تیار نہیں ہوتی 'بلکہ سینچائی اور دو سری مخت ضروری ہوتی ہوتی ہے 'بیچ سر آنا ہے بھر اللہ تعالی اس کے ساتھ دو سرے اجزاء کو ملا کر کھیتی تیار کر تا ہے۔ ان اجزاء میں بائی 'ہوا' دھوپ 'مٹی 'مخت سب داخل ہیں 'اس لئے بیچ کا تھم دو سرے اجزاء جیسا ہے 'نیز زمین راس پائی 'ہوا' دھوپ 'مٹی 'مخت سب داخل ہیں 'اس لئے بیچ کا تھم دو سرے اجزاء جیسا ہے 'نیز زمین راس حیثیت ہے جو مضارب کی ہے۔

اس سے بیر بھی ثابت ہو تا ہے کہ مصالحت وقت مقرر کئے بغیر بھی کی جا سکتی ہے ' بلکہ امام کی صوابدید پر ہوگا' اور اس پر کہ کوئی چیز معاہدہ کو منسوخ کرنے والی سامنے نہ آ جائے لیکن ایسی صورت میں امام آگاہی کے بغیر دشمنوں سے جنگ نہیں کر سکتا' انہیں آگاہی دبنی ضروری ہے تاکہ معاہدہ کے خاتمہ کا سب کو علم ہو جائے۔

اس واقعہ سے یہ بھی ثابت ہو تا ہے کہ متم محض کو سزا دی جاسکتی ہے۔ اللہ تعالی اس پر قادر ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو بلاواسطہ خزانہ کا پتہ بتا دے الیکن امت کے لئے متم لوگوں کے حق

میں قانون بنانے کے ارادہ سے مذکورہ صورت پیدائی گئی' اور رحمت و آسانی کے لئے احکام میں گنجائش کی راہ نکالی گئی۔

اس واقعہ میں قرینہ کے اعتبار کا بھی ثبوت ملتا ہے 'کیونکہ آپ نے فرمایا تھا کہ مدت مخضراور مال زیادہ تھا کچرکیے خرچ ہو جائے گا۔ اللہ کے نبی سلیمان علیہ السلام نے بھی لڑکے کی ماں کو متعمین کرنے میں میں میں صورت اختیار کی تھی۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ہمیں یہ واقعہ داستان گوئی کے لئے نہیں سایا تھا' بلکہ اس کامقصدیہ تھاکہ احکام میں اس سے عبرت اندوز ہوں۔

اسلام میں قسامت کا تھم اور قتل کے مدعی کی قتم کو مقدم کرنے کا دار و مدار بھی ظاہری قرائن پر ہے۔ لعان میں شوہر کی شمادت سے مکر جائے تو اس کو رجم کرنے کے تھم کی بنیاد مجھی اس بھی اس برہے۔

اس سے سفری وصیت کے بارے میں مسلمانوں سے متعلق اہل کتاب کی شہادت بھی ہے'اور ہے کہ میت کے دونوں ولی اگر وصی کی کسی خیانت سے واقف ہو جائیں تو انہیں ہے جق حاصل ہے کہ قتم کھائیں اور مال کو لے لیں۔اس روش میں ہے فتوی بھی ہے کہ جس مخض کا مال چوری ہوا ہے وہ اگر کسی مشہور خائن کے ہاتھ میں اپنا پچھ مال دیکھے اور اسے بیہ معلوم نہ ہو کہ اس نے کسی دو سرے سے خریدا ہے تو اس کو بیہ حق حاصل ہوگا کہ بقیہ مال کی اس کے پاس موجودگی کے لئے قتم کھالے اور کے کہ وہی چور ہے کو بیہ حق حاصل ہوگا کہ بقیہ مال کی اس کے پاس موجودگی کے لئے قتم کھالے اور کے کہ وہی چور ہے کہ وہی کو ب

اس کی نظیر قسامت میں مقتول کے اولیاء کا حلف ہے 'بلکہ مال کا معاملہ ثابت ہو جا آ ہے 'لیکن خون کے لئے ایسا نہیں ہے۔ قرآن و سنت سے بھی ہی معلوم ہو آ ہے اور جو لوگ شخ کے مدی ہیں ان کے پاس کوئی دلیل نہیں 'کیونکہ یہ تھم سورہ ما کدہ کا ہے 'اور وہ آخری زمانہ میں نازل ہوئی تھی' اس کے مطابق صحابہ کرام نے بھی فیصلے کئے ہیں۔

یمی چیز حضرت یوسف علیہ السلام کے معاملہ میں گواہی دینے والے فخص کے اس استدلال میں بھی ملتی ہے جو اس نے اس قبیص سے کیا تھا۔ اللہ تعالیٰ نے اس واقعہ کوچو نکہ شبت کے طور پر ذکر کیا ہے' اس لئے اس کی اتباع کی جائے گی۔

آخر کار جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے یہود کو خیبر میں قیام کی اجازت مرحمت فرمادی' آپ ہر سال ایک اندازہ کرنے والا وہاں ہیجیج جو پیداوار کا اندازہ کر تا اور معائنہ کے بعد مسلمانوں کا حصہ الگ کر دیا۔ باتی پر تصرف میں وہ آزاد ہوتے اور ایک ہی اندازہ کرنے والا کانی ہو تا تھا۔

اس سے یہ خابت ہو تا ہے کہ مجور کے پھلوں کی طرح دو سرے پھلوں کا بھی اندازہ کیا جا سکتا ہے ،

جس سے شرکاء کا حصہ متعین ہو جائے ، خواہ ابھی یہ نہ پنہ چلے کہ نمو کی صلاحیت کس میں ہے۔

اس سے یہ بھی معلوم ہوا کہ تقتیم علیحدگ ہے ، بیج نہیں اور اندازہ و تقتیم کرنے والا ایک ہی آدی ہو سکتا ہے ، اور یہ کہ جس کے ہاتھ میں پھل ہے ، وہ اندازہ کے بعد اس میں تصرف کر سکتا ہے ، جب کہ اپنے شریک کے حصہ کا محافظ ہو۔ جب حضرت عمر رضی اللہ عنہ کی خلافت کا زمانہ آیا تو ان کے لڑک حضرت عبداللہ رضی اللہ عنہ خیبر کا مال لینے کے لئے تشریف لے گئے۔ یہودیوں نے انہیں تکلیف دی اور مکان سے نیچ گرا دیا جس سے ان کا ہاتھ اکھڑ گیا اور انہوں نے مال دینے سے انکار کر دیا۔ اس واقعہ کے بعد حضرت عمر صفی اللہ عنہ نے انہیں شام کی طرف جلاد طن کر دیا اور خیبر کے علاقہ کو صلح صدیب میں تقتیم کر دیا۔

#### قصل (۲۵)

### المخضرت صلى الله عليه وسلم كاعقد ذمه اور جزبيه وصول كرنے كا طريقه

ہجرت کے آٹھویں سال سورہ براء ت کے نازل ہونے سے قبل تک آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے کفار سے جزیہ وصول نہیں کیا تھا۔ جب جزیہ کی آیت نازل ہوئی تو آپ نے مجوسیوں 'اہل کتاب سے جزیہ وصول فرمایا 'لیکن خیبر کے یمودیوں سے کچھ نہیں لیا 'چنانچہ بعض لوگوں کو مفالظہ ہوا کہ اہل خیبر کے لئے یہ حکم مخصوص ہے 'لیکن یہ بات عدم تفقہ کی علامت ہے 'کیونکہ آپ نے ان سے آیت جزیہ کے نازل ہونے سے پہلے صلح کرلی تھی۔

پھراللہ تعالی کا تھم نازل ہوا کہ آپ اہل کتاب سے جنگ کریں یمال تک کہ وہ جزیہ ادا کریں۔ اس لئے اہل خیبراس میں داخل نہیں ہوئے 'کیول کہ ان سے پرانا معاہدہ چلا آ رہا تھا کہ یہ لوگ ایک مقررہ حصہ پر خیبر کی زمین پر کام کرتے رہیں گے۔ اس لئے ان سے اس کے سواء اور پچھ مطالبہ نہ ہوا اور دو سرے اہل کتاب پر جزیہ لازم کیا گیا'جن کے ساتھ کی قتم کا معاہدہ نہ تھا۔

جب حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے انہیں شام کی طرف جلاوطن کر دیا تو خیبر کی زمین کی کاشت وغیرہ کے متعلق سابق معاہدہ بھی بدل گیا اور یہود خیبر کی حیثیت بھی دو سرے اہل کتاب کی ہی ہوگئی۔ بعض حکومتوں کے دور میں جب شریعت و سنت پر عمل کم ہو گیا تھا' بعض لوگوں نے ایک ایسے مکتوب کا انکشاف کیا جو بظا ہرقدیم معلوم ہو آتھا لیکن جعل سازی سے تیار کیا گیا تھا' جس میں تحریر تھا کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اہل خیبر پر سے جزیہ ساقط کر دیا تھا' اور اس مکتوب میں حضرت علی بن ابی طالب' سعد بن معاذ اور صحابہ کی ایک جماعت کی شہادت موجود تھی۔

ای وجہ سے اس مکتوب کو جاہلوں کی ایک جماعت نے صحیح سمجھ لیا اور اس پر عمل کرنے لگے۔ آخر میں اس مکتوب کو شیخ الاسلام ابن تیمیہ کے پاس بھیجا گیا اور ان سے اس کے مطابق عمل کرنے میں مدد چاہی گئی تو انہوں نے اس پر تھوک دیا اور اس کے باطل اور جھوٹے ہونے پر دس دلیلیں پیش کیں : پہلی دلیل: حضرت سعد خیبر کی فتح سے پہلے وفات پا چکے تھے۔ دو سری دلیل: جزیہ کا تھم اس وقت نازل نہیں ہوا تھا۔

تیسری دلیل: اس مکتوب میں برکار اور سخت زمین کے ساقط کرنے کا ذکر ہے ' حالا نکہ یہ چیزیں آپ کے زمانہ میں مقرر نہ تھیں بلکہ بعد کے ظالم بادشاہوں نے انہیں مقرر کیا تھا اور بعد تک مقرر رہیں۔

چوتھی دلیل: اس مکتوب کا کسی عالم نے ذکر نہیں کیا ہے اور نہ کسی سیرت و حدیث کی کتابوں میں اس کا تذکرہ ہے 'اور نہ سلف کے زمانہ کے یہودیوں نے اسے پیش کیا' کیوں کہ انہیں علم تھا کہ وہ لوگ اس کی حقیقت سے باخبر ہیں' لیکن جب سنت کاعلم کم ہوگیا تو بعض لوگ تحریف شدہ مکتوب کو سامنے لے آس کی حقیقت سے باخبر ہیں' لیکن جب ان کی مدد کی مگر اللہ تعالیٰ نے اس خیانت کا پردہ فاش کر دیا اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے خلفاء نے اس کے باطل ہونے کو واضح کر دیا۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے بت پرستوں سے جزیہ وصول نہیں کیا۔ اس وجہ سے کہ اگیا ہے کہ فرکورہ لوگوں کے علاوہ باقی کفار سے جزیہ وصول نہیں کیا جا سکتا۔ بعض کا خیال ہے کہ اہل کتاب اور دیگر کفار سے بھی جزیہ وصول کیا جائے گا'اور عرب کے بت پرستوں کے سوا عجم کے بت پرستوں سے بھی جزیہ وصول کیا جائے گا۔ پہلا قول امام شافعی اور ایک روایت کے مطابق امام احمد بھی اس کے موید ہیں۔ وو سرا قول امام ابو حنیفہ کا ہے اور دو سری روایت کے مطابق امام احمد کا ہے۔ دو سرے قول کے حامی کہتے ہیں' آپ نے عرب کے بت پرستوں سے جزیہ وصول نہیں کیا' کیونکہ یہ تھم فازل ہونے سے قبل عرب کے بت پرست اسلام لا تھے تھے اور وہاں کوئی بھی بت نہ رہا تھا اور بت پرست مشرک موجود نہ تھے۔ یکی دجہ ہے کہ فتح کمہ کے بعد آپ نے تبوک میں عیسائیوں کے ساتھ جماد کیا۔ اگر سرزمین عرب غرب مشرکین ہوتے تو اتی دور جانے کے بجائے مشرکین سے جماد کرنا زیادہ اولی تھا۔ جو صحف آریخ غروات اسلام سے روشناس ہے وہ بتسانی سمجھ لے گا کہ معاملہ یوں بی تھا' پس ان سے جزیہ اس لئے نہیں لیا گیا کہ جن سے لینا تھا' ان کا وجود بی مفقود ہو چکا تھا۔

البتہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے مجوسیوں سے جزیہ لیا ہے 'یہ صحیح نہیں کہ ان کے پاس کوئی کتاب بھی تھی جے اٹھالیا گیا ہے۔ آتش پرستوں اور بت پرستوں میں کچھ فرق نہیں ' بلکہ بت پرست آتش پرستوں کی نسبت قدرے بہتر ہیں 'کیونکہ ان میں دین ابراہیمی کے تمسک یک گونہ ظاہر ہو آہے اور آتش پرست حفرت ابراہیم علیہ السلام کے علانیہ وسمن تھے' اور سنت نبویہ سے بھی ہیں ثابت ہو تا ہے جیسا کہ صحیح مسلم میں منقول ہے کہ آپ نے فرمایا: "جب مشرکین میں سے کسی دسمن سے دوچار ہو تو اسے تین باتول میں سے کسی ایک بات مانے کی دعوت دو' اگر وہ ان میں سے کسی کا انتخاب کرے تو اسے قبول کرلو۔الخ"۔

علاوہ ازیں حضرت مغیرہ نے کسری کے عامل سے بھی فرمایا تھا کہ " نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ہمیں حکم ویا کہ ہم تم سے جنگ کریں یمال تک کہ تم اللہ کی عبادت کرویا جزیہ ادا کرو" اور سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے بھی قریش سے فرمایا تھا کہ کیا تم عرب ایک کلمہ کا اقرار کرلوگے؟ کہ جس کی دجہ سے مجم والے تمہیں جزیہ دیا کریں گے۔ وہ کہنے گئے 'وہ کلمہ کیا ہے؟ آپ نے فرمایا: «لاَ إِلٰهَ إِلاَ اللهُ»

آپ نے نجران کے نصاری سے دو ہزار جو ڑوں پر مصالحت فرمائی تھی اور یہ کہ وہ لوگ عاریۃ تمیں ذرہیں تمیں گھوڑے اور تمیں اونٹ اور ہر قتم کے تمیں ہتھیار دیں جس کو مسلمان جماد میں استعمال کریں اورانمیں واپس کریں۔اس انتاء میں وہ اس تمام سامان کے ضامن بھی ہوں گے اس کے بدلے ان کی عبادت گاہیں نمیں گرائی جائیں گی' نہ ان کے پادریوں کو باہر نکالا جائے گا' نہ انہیں اپنا دین چھوڑنے پر مجبور کیا جائے گا' نہ انہیں اپنا دین چھوڑنے پر مجبور کیا جائے گا' نہ انہیں اپنا دین ہو تا ہے کہ شرارت یا سودخوری سے ذمی کا عمد ٹوٹ جاتا ہے' اگریہ عمد مشروط ہو۔

جب حضرت معاذ رضی اللہ عنہ کو آپ نے بمن کی طرف بھیجاتو تھم دیا کہ ہربالغ ہے ایک دیناریا اس کی قیمت کے برابر معافری لے لو (معافری یمن میں کپڑوں کی ایک قشم ہے)۔ اس سے معلوم ہو آ ہے کہ جزیہ میں جنس یا مقدار کی قید نہیں ہے۔ کپڑے 'سونا' زیورات ہر چیز ہے اور مسلمانوں کی ضروریات کے مطابق اس کی مقدار میں کی بیش بھی جائز ہے 'اور ذی کے حالات کا بھی لحاظ کیا جا سکتا ہے۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ کے خلفائے راشدین نے عرب و مجم کے جزیہ میں تفریق نہیں فرمائی ہے، بلکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے مجر کے ان مجوسیوں سے بھی جزیہ وصول فرمایا ہے جو عرب تھے کیونکہ عرب اس وقت ایک ایس قوم تھی جس کے پاس کوئی اللی کتاب نہ تھی اور جماعت اپنی پڑوی قوموں کے دین پر چل رہی تھی 'چنانچہ بحرین کے عرب مجوسی تھے کیونکہ ان کے پڑوس میں فارس کا علاقہ تھا۔ اور تنوخ و بسرہ اور بنو تغلب عیسائی تھے کیونکہ یہ رومیوں کے پڑوس تھے 'اور یمن کے قبائل

یہود یمن کی مجاورت کے باعث یہودی تھے چنانچہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ان پر جزیہ کے احکام نافذ فرمائے اور ان کے آباء و اجداد کا اعتبار نہیں کیا نہ اس بات کا خیال فرمایا کہ یہ لوگ اہل کتاب کے دین میں کب داخل ہوئے۔

یہ بھی ثابت ہے کہ بعض انصاریوں کی اولاد نے حضرت عیسی کی شریعت کے ذریعہ یمودی ندہب کی منسوخی کے بعد اسے قبول کرلیا تھا۔ ان کے باپ نے انہیں زبردستی اسلام میں داخل کرنا چاہا تو یہ آیت نازل ہوئی:

﴿ لَا إِكْرَاهَ فِي ٱلدِينِّ ﴾

دین میں کسی طرح کی زبردستی نہیں۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے اس ارشاد گرامی" ہر بالغ سے ایک دینارلینا" اس بات کی دلیل ہے کہ بچوں اور عور توں سے جزیہے نہ لیا جائے گا۔

اور جس روایت میں « من کل حالم أو حالمة » یعنی بالغ مرد و عورت کے الفاظ وارد ہوئے ہیں وہ موصول نہیں بلکہ منقطع ہے اور اس اضافہ کا دیگر راوپوں نے ذکر نہیں کیا ہے۔ ممکن ہے بعض راوپوں کی تغییرہے اس کا اضافہ ہوگیا ہو۔

#### فصل (۲۲)

# آنخضرت صلی الله علیه وسلم کابعثت سے وفات تک کفار و منافقین کے ساتھ معاملہ کا طریقہ

آغاز نبوت میں اللہ تعالیٰ نے سب سے پہلے آپ صلی اللہ علیہ وسلم پر جو وحی بھیجی' اس میں سے ہرایت تھی :

﴿ آقْرَأْ بِٱسْدِ رَبِّكَ ٱلَّذِى خَلَقَ﴾

یعنی اپنے اس رب کے نام سے پڑھے جو سب کا خالق ہے جو آپ کی نبوت کی شادت تھی۔ پھر

آپ پریه آیت نازل فرمائی

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلْمُتَيِّزُ ۞ قُو فَٱنَذِرُ ﴾

اے کملی والے اٹھئے اور ڈرائے۔

جو آپ کی رسالت کا اعلان تھا۔ اس کے بعد پھر آپ کو تھم ملتا ہے کہ اپنے رشتہ داروں کو ڈرائے اور اپنی قوم اور سارے عربوں اور تمام جمال والوں کو ڈرائے۔ چنانچہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم بعثت کے بعد دس سے پچھ زیادہ برس بغیر جنگ کے تبلیغ و دعوت دین کا کام کرتے رہے اور آپ کو صبرو درگذر کرنے کا تھم دیا جاتا رہا۔ اس کے بعد آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو ہجرت کی اجازت ملی اور قال و جماد کی بھی اجازت اس طرح ملی جو آپ سے قال کرے اس سے آپ قال کریں۔ پھر عمومی طور پر قال و جماد کا تھم ہوا تاکہ یورا دین اللہ کے لئے ہو جائے۔ اب جماد کی اجازت کے بعد کفار کی تین قسمیں ہو گئیں :

ایک وہ جن سے آپ نے صلح و معاہدہ کرلیا تھا۔

دو سرے وہ جن سے جنگ ہوتی رہی۔

تیسرے وہ جن سے جزیہ ادا کرنے کامعاملہ طے ہوگیا۔

اس کے بعد اللہ تعالی کی طرف سے آپ کو ہدایت دی گئی کہ مصالحین اور معاہدین سے عمد پورا کیا

جائے اور جو عمد و پیان توڑ دے 'اس سے قال کیا جائے۔

سورہ براءت میں متنوں قسموں کے متعلق اٹھکامات واضح کر دیئے گئے۔ اس میں اہل کتاب سے متعلق فرمایا گیا کہ اس میں اہل کتاب سے متعلق فرمایا گیا کہ ان سے جنگ کی جائے یا پھروہ جزیہ ادا کریں یا اسلام قبول کریں اور کفار و منافقین سے جماد کرنے کا حکم دیا گیا، چنانچہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے کفار کے ساتھ تلوار سے اور منافقین کے ساتھ دلائل سے جماد فرمایا۔ کفار کے معاہدوں سے اعلان براءت کرتے ہوئے ان کی تقسیم کردی۔

ایک قتم کے ساتھ قال کا حکم دیا۔ یہ وہ لوگ تھے کہ جنہوں نے عمد شکنی کی اور اپنے وعدے پر فائم نہ رہے۔

و سری قتم وہ تھی جنہوں نے عمد شکنی نہ کی اور ان کے معاہدے وقتی تھے۔ آپ نے ان سے جماد نہ فرمایا بلکہ ان کے متعلق معاہدوں کی میعاد پوری کرنے کا تھم دیا۔

تیسری قتم وہ تھی جن کے ساتھ کوئی معاہدہ نہ تھا'یا ان کے معاہدے مطلق تھے'اور انہوں نے آپ کے ساتھ جنگ بھی نہ کی تھی۔ ان کے متعلق یہ تھم ہوا کہ انہیں چار ماہ کی مسلت دی جائے۔ جب یہ مدت گذر جائے تو پھران ہے، جنگ کی جائے۔ مندرجہ ذیل آیت میں اس مدت کا ذکر ہے:

﴿ فَيسِيحُوا فِي ٱلْأَرْضِ أَرْبَعَهُ أَشْهُرٍ ﴾ [التوبة: ٢] زمن مِن عِلَ ماه چلو مجرو-

ذیل کی آیت میں حرمت والے مہینوں سے میں مراد ہے:

﴿ فَإِذَا ٱنسَلَخَ ٱلْأَشَّهُو ٱلْحُومُ ﴾ [التوبة: ٥]

جب حرمت والے مینے گذر جائیں۔

ان مینوں میں پہلا دس ذی الحجہ سے شروع ہوتا ہے اور رہیج الاخرکی دس تاریخ کو چار ماہ پورے ہوتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ کا قول '' منصاار ، عنہ حرم '' میں جو چار مینوں کا ذکر ہے وہ یماں مراد نہیں ہے 'کیوں کہ ان میں ایک رجب کا ممینہ تنما ہے اور غین ایک ساتھ یعنی ذوالقعدہ ' ذوالحجہ 'اور محرم ۔ ان مہینوں میں مشرکین کو چلنے پھرنے کا تکم نہیں دیا گیا تھا 'کیونکہ ایک ساتھ نہ ہونے سے ایسا ممکن نہ تھا 'اور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو ان مہینوں کے گذرنے کے بعد جنگ کا تھم تھا ' چنانچہ عمد شکنی کرنے والوں سے معلم اللہ علیہ وسلم کو ان مہینوں کے گذرنے کے بعد جنگ کا تھم تھا ' چنانچہ عمد شکنی کرنے والوں سے آپ نے جنگ کی اور جن سے معامدہ نہ تھا 'انہیں اور جن سے بلا تعین مطلق معامدہ تھا۔ انہیں چار مہینے کی مہلت دی' عمد پورا کرنے والوں کے بارے میں آپ صلی اللہ علیہ و سلم کو وفا کا تھم تھا پھر یہ سب

لوگ مسلمان ہو گئے۔ آپ نے اس طرح ذمیوں پر جزیہ مقرر کیا۔ معالمہ کے اعتبار سے اس طرح تین قتم کے لوگ مسلمان ہو گئے۔ آپ فرون کے دو سرے وہ جن سے معاہدہ تھا' اور تیسرے وہ جو ذمی تھے۔ اس طرح تمام اہل ذمین تین قسموں میں بٹ گئے۔ ایک مسلمان جن کا آپ پر ایمان تھا۔ دو سرے مصالحین جنمیں آپ سے کوئی خوف نہ تھا۔ تیسرے محاربین جنہیں آپ کی طرف سے ڈرلگا رہتا تھا۔

منافقین کے متعلق آپ کا طریق کاریہ تھا کہ اللہ تعالی نے آپ کو ظاہر اعمال کو قبول کرنے اور باطن کے حالات اللہ کے سپرد کرنے کا تھم دیا' اور اس بات کا تھم دیا کہ ان سے علم اور دلیل کی روشن میں مناظرہ کیا جائے اور ان سے اعراض اور سختی برتنے کا تھم ہوا اور اچھے انداز سے انہیں سمجھانے کا تھم موا اور ان کا جنازہ پڑھنے اور ان کی قبروں پر کھڑے ہونے سے منع فرما دیا اور یہ ارشاد ہوا کہ : اگر ان کے لئے بخشش طلب کریں پھر بھی اللہ تعالیٰ انہیں ہر گزنہ بخشے گا۔

### فصل (۲۷)

### آنخضرت صلی الله علیه وسلم کاصحابه کرام کے ساتھ معامله کا طریقه

اللہ تعالیٰ نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو حکم دیا کہ اپنے آب کو ان لوگوں کے ہمراہ رکھئے جو اپنے پروردگار کو صبح و شام یاد کرتے ہیں اور اس کی رضا چاہتے ہیں۔ مزید حکم ہو تا ہے کہ ان سے آپ کی نگاہ نہ ہئے۔ انہیں معاف کریں۔ ان کے لئے بخشش طلب کریں اور مشورہ لیتے رہیں اور ان کے حق میں دعا کرتے رہیں۔ دو سری طرف یہ بھی حکم ہو تا ہے ان میں سے جو نافرمانی کرے اور جماد سے پیچھے رہ جائے ، اس کو چھوڑ دیں 'یماں تک کہ وہ توبہ کرلے اور آپ کی اطاعت کرے جیسا کہ آپ نے تین پیچھے رہنے والوں سے علیحدگی اختیار کرلی تھی۔

نیز آپ کویہ بھی تھم تھا کہ شرفاء اور دو سروں پر یکسال حد جاری فرمائیں 'آپ کویہ بھی ہدایت تھی کہ بروں اور جاہلوں سے خوش اسلوبی کے ساتھ معاملہ کیا جائے۔ برائی کا احسان سے 'جہالت کا حلم سے ' ظلم کا عفو و درگذر سے 'قطع رحمی کا صلہ رحمی سے بدلہ دیں۔ ایسے بر آؤ اور معاملہ سے دشمن بھی مخلص دوست بن جائیں گے۔

جنات و شیاطین سے بیخے کے لئے آپ کو استعادہ کا تھم دیا گیا اوران تمام اخلاق حسنہ کا ذکر سورہ اعراف 'مومنین ' حم سجدہ کے تین مقامات پر آیا ہے۔ اس لئے کہ حاکم کا رعایا کے ساتھ تین قتم کا معاملہ ہو آ ہے۔ ان کے اوپر اس کا لازی حق ہو آ ہے ' اور حاکم انہیں تھم دیتا ہے۔ الی صورت میں کو آہی یا زیادتی کا بھی امکان ہے۔ اس لئے اللہ تعالی نے یہ تھم دیا کہ اپنے حق کو لینے میں آپ ان کی سمولت کا خیال رکھیں اور اس کا نام عفو ہے۔ اس طرح آپ کو تھم تھا کہ انہیں معروف کا تھم دیں اور ایک باتوں کا جنہیں عقول سلیمہ اور فطرت مستقیمہ جانتی ہو۔ اس طرح آپ تھم میں آپ سختی بھی نہ کریں ' آپ کو یہ بھی تھم تھا کہ ان کی جمالت کے مقابلہ میں اعراض و بے توجہی سے کام لیں۔

' بیہ ہے روئے زمین پر بسنے والے جنوں 'انسانوں' مومنوں 'کافروں کے ساتھ آپ کی سیرت طیبہ اور معاملہ حسنہ کاخاکہ یہ

## فصل (۲۸) آتخضرت صلی الله علیه وسلم کے غزوات کابیان

نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اسلام کا پہلا لشکر ہجرت کے ساتویں ماہ رمضان کے میپنے میں روانہ فرمایا 'جس کا پرچم حضرت حزہ بن عبد المطلب کو دیا تھا۔ آپ نے مها جرین میں سے تمیں صحابہ کو شام سے آنے والے قرایش کے قافلے کے مقابلہ میں ارسال کیا 'جس میں ابوجمل تین سو آدمیوں کے ہمراہ آرہا تھا 'جب دونوں فریقین آنے سامنے ہوئے تو مجدی بن عمرو جھنی نے جو دونوں فریق کا حلیف تھا 'کوشش کرکے بچ بچاؤ کیا اور جنگ نہ ہوئی۔

پھر ہجرت کے آٹھویں ماہ شوال کے آخر میں عبیدہ بن حارث کی سرکردگی میں ایک چھوٹا سالشکروادی
رالغ کی طرف روانہ کیا'جس میں صرف مها جرین ساٹھ کی تعداد میں شریک تھے' اور ابو سفیان سے وادی
رابغ میں مقابلہ ہوا جس کے ہمراہ دو سو آدمی تھے۔ اس جنگ میں تیراندازی ہوئی' تکوار نہ چلی' نہ با قاعدہ
جنگ ہوئی۔ اسے صرف ٹر بھیڑ سے تعبیر کیا جا سکتا ہے۔ حضرت سعد بن ابی و قاص وہاں موجود تھے۔ اللہ
کے راستہ میں انہوں نے سب سے پہلے تیر مارا۔ ابن اسحاق نے اس کو حضرت حمزہ کے لشکر سے پہلے ذکر
کیا ہے۔

پھر ہجرت کے نویں ماہ آپ نے ہیں سواروں کو حضرت سعد بن ابی و قاص کی قیادت میں حرار کی طرف بھیجا۔ اس کا مقصد قریش کا ایک قافلہ تھا' جب یہ لوگ وہاں پنچے تو معلوم ہوا کہ یہ قافلہ جا چکا ہے۔ پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم بنفس نفیس غزوہ ابواء میں شریک ہوئے۔ یہ پہلا غزوہ جس میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم شریک ہوئے۔ آپ صرف مہا جرین کے ساتھ نظے۔ قریش کے ایک قافلہ کی تلاش متنی لیکن مزاحمت کی نوبت نہ آئی۔ پھر آپ اس سال ماہ ربیج الاول میں دو سو صحابہ کو لے کر ابواط کی طرف غزوہ میں نکلے' قریش کا ایک قافلہ مقصود تھا لیکن مزاحمت کے بغیرہی واپس آگئے۔ طرف غزوہ میں نکلے' قریش کا ایک قافلہ مقصود تھا لیکن مزاحمت کے بغیرہی واپس آگئے۔

پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم ہجرت کے تیرھویں ماہ کرزبن جابر کے تعاقب میں نکلے۔ جس نے مدینہ

میں مویشیوں پر ڈاکہ ڈالا تھا۔ جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم بدر کی جانب وادی سفوان ہنچے تو وہ پچ کر نکل چکا تھا۔

پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم ہجرت کے سولہویں ماہ ڈیڑھ سو مماجرین کے ساتھ قریش کے ایک قافلہ سے معارضت کے لئے نکلے جو شام کی طرف جا رہا تھا۔ جب آپ حضرات ذوا لعشیرہ پنچے تو معلوم ہوا کہ قافلہ گذر گیا ہے۔ یمی قافلہ جب شام سے واپس آنے لگا تو پھر آپ اس کے طلب میں نکلے اور بدر کا واقعہ وغزوہ پیش آیا۔

پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ہجرت کے ستر هوس ماہ رجب میں عبداللہ بن بحش اسدی کو وادی نولہ کی طرف بارہ آدمیوں کے ہمراہ ارسال کیا۔ دو دو آدمی ایک ایک اونٹ پر سوار ہوتے ہے۔ چنانچہ قریش کے ایک قافلہ سے جنگ کے لئے وادی نخلہ میں پہنچ گئے۔ راستہ میں سعد بن ابی و قاص اور عتبہ بن غزوان کی سواری کا اونٹ گم ہوگیا' اور وہ اس کی تلاش میں پیچھے رہ گئے اور عبداللہ بن بحش دور نکل گئے۔ جب اسلای لشکر وادی نخلہ میں داخل ہوا تو قریش کا قافلہ ان کے پاس سے گذرا' مسلمانوں نے سوچاکہ آج رجب کی آخری تاریخ ہے اور اگر ہم انہیں چھوڑ دیں گے تو حرم میں داخل ہو جا کمیں گے۔ آخر میں مسلمانوں نے حملہ کا فیصلہ کیا۔ کسی نے عمرو بن حضری کو تیرمارا اور وہ قتل ہوگیا' اور عثمان و تحملہ کا فیصلہ کیا۔ کسی نے عمرو بن حضری کو تیرمارا اور وہ قتل ہوگیا' اور عثمان و تحملہ کا فیصلہ کیا۔ یہ لوگ قافلہ کاسامان اور قیدی لے کر حاضر خدمت ہوئے اور خمس نکال کر لیا گیا اور نو فل بھاگ گیا۔ یہ لوگ قافلہ کا سامان اور قیدی لے کر حاضر خدمت ہوئے اور خمس نکال کر الگ کر لیا۔ اسلام میں یہ پہلا خمس اور پہلا قتل اور پہلے دونوں قیدی ہے۔

نبی کریم صلی الله علیه وسلم نے اس فعل سے ناراضگی اور بیزاری کا اعلان کیا۔ قریش اس واقعہ سے بحرک اٹھے اور انہیں موقع ہاتھ لگ گیا' چنانچہ وہ کہنے لگے 'محمر صلی الله علیه وسلم نے شهر حرام میں قتل کو جائز قرار دیا اور مسلمانوں پر بھی اس واقعہ کا سخت اثر ہوا۔ آخر کار الله تعالیٰ نے یہ آیت نازل فرائی :

﴿ يَسْعَلُونَكَ عَنِ ٱلشَّهْرِ ٱلْحَرَامِ ﴾ [البفرة: ٢١٧]

لوگ آپ سے حرمت والے مہینہ میں جنگ سے متعلق سوال کرتے ہیں۔

اس آیٹ میں اللہ تعالیٰ نے بتایا کہ بیہ وہ بات ہے جس کو تم نے منکر سمجھا' بیہ اگرچہ برائی ہے لیکن کا فروں نے اللہ کا کفرکیا' اس کی راہ سے اور اس کے گھرسے روکا' اور اس کے اہل مسلمانوں کو وہال سے نکال دیا۔ نیز جس شرک پر تم قائم ہو اور جو جو تمہاری طرف سے فتنے بیا کئے گئے' بیہ ساری باتیں شہر

حرام میں قال سے بھی زیادہ بری اور تھین ہیں۔

اکثر مفسرین نے اس آیت میں فتنہ کی تفسیر شرک سے کی ہے اور اس کی حقیقت یہ ہے کہ وہ الیا شرک ہے جس کی طرف دعوت دی جاتی ہے اور جو اسے نہ مانے اسے سزا دی جاتی ہے' اس لئے جنم میں ان سے کہا جائے گا:

﴿ ذُوقُواْ فِنْنَاكُرُ ﴾ [الذاريات: ١٤]

اینے فتنہ کا مزہ چکھو۔

حفرت ابن عباس کا قول ہے کہ اس آیت میں فتنہ سے کندیب مراد ہے اور اس کی حقیقت یہ ہے کہ این غباس کا خوا ہے کہ اس آیت میں فرمایا کہ:

﴿ ذُوقُواْ مَا كُنُتُمْ تَكْسِبُونَ ﴾ [الزمر: ٢٤]

اپی کمائی کا مزہ چکھو۔

اس سے اللہ تعالیٰ کابیہ قول ہے:

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ فَنَنُوا ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَاتِ ﴾ [البروج: ١٠]

بیشک وہ لوگ جنہوں نے فتنہ میں ڈالا مومن مردوں اور مومن عورتوں کو۔

اس آیت میں فتنہ کی تفیر مومنوں کو آگ میں جلانے سے کی گئی ہے لیکن یہ لفظ اِس سے زیادہ عام ہے' اور اس کی حقیقت یہ ہے کہ انہوں نے مومنوں کو ان کے دین کے سلسلہ میں فتنہ میں ڈالنے کے لئے عذاب میں مبتلا کیااور قرآن کی جن آیوں میں فتنہ کی نسبت اللہ تعالیٰ کی طرف کی گئی ہے۔ جیسے ارشادیاری ہے:

﴿ وَكَذَالِكَ فَتَنَا بَعْضَهُم بِبَعْضٍ ﴾ [الأنعام:٥٣]

ہم نے بعضوں کو بعض کے ذریعہ سے آزمایا ہے۔

﴿ إِنَّ هِيَ إِلَّا فِنْنَنُّكَ ﴾ [الأعراف: ١٥٥]

یہ سب تیری آزمائش ہے۔

اس سے نعمتوں اور مصیبتوں کے ذریعہ بندوں کی آزمائش مراد ہے۔ یہ فتنہ کا ایک رنگ ہے' اور مشرکین کا فتنہ اس سے مختلف ہے اور اسی طرح مومن کا مال و اولاد کے بارے میں فتنہ ایک اور چیز ہے۔ مسلمانوں کے درمیان جو فتنہ ہوا جیسے جنگ جمل اور جنگ صفین ان میں اس کا رنگ بھی مختلف ہے' ایسے فتنے کے بارے میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا تھم ہیہ ہے کہ دونوں فربق سے علیحدہ رہا جائے۔
مجھی فتنہ سے مراد گناہ بھی ہوتا ہے 'جیسا کہ اللہ تعالی کابیہ فرمان کہ :

﴿ أَلَا فِي ٱلْفِتْ نَةِ سَكَعَطُواً ﴾ [التوبة: ٤٩]

خبرداریه لوگ فتنه میں گریڑے۔

بروس یہ وہ سبہ میں سیار کرلیا۔ لینی یہ لوگ نفاق کے فتنہ میں پڑگئے اور روی عور تول کے فتنہ کے مقابلہ میں اسے اختیار کرلیا۔ حاصل یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے دوستوں اور دشمنوں کے درمیان منصفانہ فیصلہ کیا ہے 'اور اپ محبوب بندوں کو تنبیہہ کی کہ ان سے غلطی سرزد ہوئی۔ لیکن چوں کہ انہوں نے آویل کی تھی 'اس لئے ان سے جو تقصیم ہوئی ہے 'اسے توحید فرمانہرداری اور ہجرت کے صلہ میں معاف کردیا جائے گا۔

### فصل (۲۹)

# غزوه بدر كاعظيم اور تاريخي معركه

ججرت کے دوسرے سال ماہ رمضان میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو اطلاع ملی کہ شام سے قریش کا ایک قافلہ ابوسفیان کی سرکردگی میں آرہا ہے' تو آپ نے لوگوں سے نکلنے کا مطالبہ کیا اور اس کے لئے زیادہ اہتمام نہیں کیا' بلکہ جلدی میں تین سو تیرہ سے کچھ ذا کہ صحابہ کرام کے ساتھ نکلے' جن کے پاس صرف دو گھوڑے اور ستر اونٹ تھے' اور لوگ باری باری ان پر سوار ہوتے تھے۔

ادھر ابوسفیان کو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی تشریف آوری کی اطلاع مل چکی تھی اور اس نے قافلہ کے تحفظ کے لئے مکہ اطلاع جمیجوا دی۔ جب اہل مکہ کو اطلاع ملی تو حسب ارشاد باری تعالیٰ:

﴿ بَطَرًا وَرِئَآءَ ٱلنَّاسِ وَيَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾ [الأنفال: ٤٧]

اتراتے ہوئے اور لوگوں کو دکھانے کے لئے اور اللہ کی راہ ہے روکتے ہوئے۔

الله تعالی نے دونوں فریق کو بغیر سابقہ تیاری و دعدہ کے جمع کر دیا چنانچہ ارشاد ہے کہ:

﴿ وَلَوْ تُوَاعَكُ نُّمُ لَآخَتُكُ فَتُمْ فِي ٱلْمِيعَكِ لِي ﴾ [الأنفال: ٤٢]

اگرتم باہم وعدہ کرتے توونت میں اختلاف کر بیٹھے۔

جب نبی کریم صلی الله علیه وسلم کو قرایش کی آمد کی اطلاع ہوئی تو آپ نے صحابہ سے مشورہ فرمایا تو مہاجرین نے اس موقع پر لا کُق محسین نقطہ نظر پیش کیا 'پھردو سری اور تیسری مرتبہ بھی استفسار پر انہوں نے غیر معمولی ایثار و قربانی پیش کرنے کا یقین دلایا۔ اس پر انصار سمجھ گئے کہ روئے تخن ہماری طرف ہے۔ چنانچہ حضرت سعد بن معاذ نے جلدی سے آگے بڑھ کر انصار کے موقف کی وضاحت ان الفاظ میں کی :

اے اللہ کے رسول: آپ کا روئے سخن ہاری طرف ہے۔ قتم ہے اس ذات پاک کی جس کے قبضہ میں میری جان ہے آگر آپ صلی میں میری جان ہے آگر آپ صلی میں میری جان ہے آگر آپ صلی

الله علیہ وسلم برک غماد تک ہمیں جانے کا تھم فرمائیں گے تو ہم ضرور وہاں تک جائیں گے۔ اس طرح حضرت مقداد نے فرمایا کہ ہم آپ کو حضرت موسی کی قوم بنی اسرائیل کی طرح جواب نہ دیں گے' بلکہ آپ کے دائیں بائیں اور آگے پیچھے ہو کردشمنوں سے جنگ کریں گے۔

صحابہ کرام کا میہ جواب من کر نبی کریم صلی لللہ علیہ وسلم بے حد خوش ہوئے 'اور فرمایا کہ چلو خوشخبری حاصل کرو۔ مجھ سے اللہ تعالی نے دو جماعتوں میں سے ایک کا وعدہ فرمایا ہے اور میں کافروں کی جائے ہاکت دیکھے چکا ہوں۔

دوسری طرف رسول الله صلی الله علیه وسلم برابر پیش قدی کرتے چلے آ رہے تھے یہاں تک کہ بدر کے قریب پہنچ گئے اور مشرکین کے وستے بھی سامنے آگئے ' تو الله کے رسول صلی الله علیه وسلم نے بارگاہ خداوندی میں دونوں ہاتھ اٹھا کر دعا شروع کی اور الله تعالیٰ سے مددو نصرت طلب فرمائی اور تمام مسلمانوں نے بھی تضرع و زاری کے ساتھ مدد چاہی۔ پھر الله تعالیٰ نے آپ کی طرف و جی بھیجی کہ : میں آپ کو ایک ہزار فرشتوں سے مدد بھیج رہا ہوں جو کیے بعد دیگرے پہنچیں گے۔

یماں ایک سوال پیدا ہوتا ہے کہ اس آیت میں ایک ہزار فرشتوں کے اترنے کا ذکر ہے اور سورہ آل عمران میں تین ہزار اور پانچ ہزار فرشتوں کے اترنے کا ذکر ہے تو اس کے دوجواب دیئے گئے ہیں۔ ایک بیہ کہ دوسری آیت کا تعلق جنگ احد سے ہے' اور اس میں ایک لگائی گئی شرط ہے جس کے فوت ہونے سے امداد کا وعدہ بھی پورانہ ہوا۔

دو سرا جواب سے ہے کہ اس کا بھی تعلق غزوہ بدر سے ہے اور آیت کا سیاق اس کی دلیل ہے۔ سورہ آل عمران کی آیت کا سیاق اس کی دلیل ہے۔ سورہ آل عمران کی آیت ۱۳۲ سے ۱۳۵ سے ۱۳۵ سکی دعاء پر پہلے ایک عمران کی آیت ۱۳۲ سے مدد ہوئی 'پھر تین ہزار کے ذریعہ اور پھرپانچ ہزار کے ذریعہ 'اس طرح مختلف مراحل میں ایک بڑار کے ذریعہ 'اس طرح مختلف مراحل میں ایک بڑا اور مومنوں کو ڈھارس ملتی رہی۔

اس طرح بیہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا قول ہے اور بدر میں جس امداد کا ذکر ہے وہ اللہ تعالیٰ کا

قول ہے۔ اس میں پانچ ہزار کا ذکر ہے اور بدر کی امداد ایک ہزار سے ہوئی تھی۔ پہلی امداد مشروط تھی اور دو سری مطلق۔

سورہ آل عمران میں احد کا واقعہ کھمل مذکور ہوا ہے اور بدر کا ذکر درمیان میں آگیاہے' اور سورہ انفال میں بدر کے واقعہ کا کھمل ذکر ہوا ہے۔ اس طرح آل عمران اور انفال دونوں سورتوں کا سیاق مختلف ہے۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ﴿ وَیَأْتُوکُم مِن فَوْدِهِم هَذَا﴾ سے اس کی وضاحت ہوتی ہے۔ حضرت مجاہد فرماتے ہیں کہ سے احد کا دن ہے اور اس سے سے لازم آباہے کہ فذکورہ امداد اس دن ہوئی تھی۔ اس لئے ہے کہنا صحیح نہ ہوگا کہ اس تعداد کے ساتھ بدر کے دن امداد ہوئی تھی اور فوری طور پر آنے کا تعلق احد کے دن سے ہے۔

جب قریش جنگ کا پختہ ارادہ کرکے نکلے تھے تو انہیں اپنے اور بنی کنانہ کے درمیان دشمنی کا خیال ہوا' چنانچہ اہلیس سراقہ بن مالک کی شکل میں ان کے پاس آیا۔ سراقہ بنی کنانہ کا ایک بڑا سردار تھا' کہنے لگا آج تم پر کوئی غالب نہیں ہو سکتا۔ میں تمہارے ہمراہ رہوں گا ٹاکہ بنی کنانہ تمہیں کچھ بھی ایذا نہ دے سکیں۔ وہ اس وعدہ پر نکل پڑے اور جب اڑائی شروع ہوئی اور شیطان نے اللہ تعالی کالشکرد یکھا جو آسان سے نازل ہوا تھا تو وہ ایڑیوں کے بل وہاں سے فرار ہوگیا۔

قریش کنے گئے 'ارے سراقہ 'کمال چلے 'کیا تم نے یہ نہ کما تھا کہ میں تمہارے ساتھ رہوں گا اور مفارقت اختیار نہ کروں گا 'وابیس نے جواب دیا 'میں وہ (مخلوق) دیکھ رہا ہوں جو تم نہیں دیکھ رہے ہو۔ میں اللہ سے ڈر تا ہوں اور اللہ تعالیٰ کا عذاب سخت ہے۔ الجیس نے جب یہ کما کہ میں وہ دیکھتا ہوں جو تم نہیں دیکھتے تو صحیح کما۔ لیکن جب یہ کما 'میں اللہ سے ڈر تا ہوں تو جھوٹ بولا۔ ایک قول کے مطابق اسے اندیشہ ہوا کہ کمیں وہ بھی ان کے ہمراہ ہلاک نہ کر دیا جائے اور ظاہری معنی سے یمی معلوم ہوتے ہیں۔ جب منافقین نے یہ دیکھا کہ اللہ کی جماعت تھوڑی اور اس کے دشمنوں کی تعداد زیادہ ہے تو جب منافقین نے یہ دیکھا کہ اللہ کی جماعت تھوڑی اور اس کے دشمنوں کی تعداد زیادہ ہے تو

جب من من عن سے میہ ویکھا کہ اللہ کی بھا مت صوری اور اس سے و معنوں کی تعداد ریادہ ہے تو انہیں میہ گمان ہوا کہ فتح کا دار و مدار کثرت پر ہے۔ اس لئے وہ کہنے لگے کہ ''مسلمانوں کو ان کے مذہب نے دھوکہ میں ڈال دیا ہے''۔ لیکن اللہ تعالیٰ نے میہ تنایا کہ فتح کا وار ومدار توکل پر ہے' کثرت تعداد پر نہیں' اور میہ کہ اللہ غالب اور حکمت والا ہے۔ حقد ار خواہ وہ کمزور ہو'وہ اس کی مدد کرتا ہے۔

جب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم شوال کے مہینہ میں غزوہ بدر اور اس کے قیدیوں کے معاملات سے فارغ ہوئے تو پھر آپ بنفس نفیس سات دن کے بعد غزوہ بنی سلیم کے لئے روانہ ہوئے۔ "الکدر" نامی چشمہ کے پاس تین دن قیام فرا کروایس آگئے اور کسی لڑائی کی نوبت نہ آئی۔

غزوه سويق:

جب مشرکین کاگروہ ذلیل و رسوا اور غمزدہ حالت میں واپس گیا' تو ابو سفیان نے نذر مانی کہ مجم (صلی اللہ علیہ وسلم) سے جنگ کے بغیر سربر پانی نہ ڈالوں گا۔ چنانچہ دو سوسواروں کے ہمراہ نکل کر مدینہ کے ایک علاقہ میں سلام بن مشکم کے یمال مقیم ہوا۔ اس نے اسے شراب پلائی اور اس خبر کو لوگوں سے پوشیدہ رکھا۔ جب صبح ہوئی تو اس نے تھجور کے چند درخت کاٹ ڈالے۔ ایک انساری اور ایک ان کے حلیف کو قتل کر دیا۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو جب اس کی اطلاع ہوئی تو اس کی تلاش میں تشریف حلیف کو قتل کر دیا۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو جب اس کی اطلاع ہوئی تو اس کی تلاش میں تشریف کے گئے' لیکن وہ بھاگ چکا تھا۔ زاد راہ کی کشت کے باعث کفار نے کافی مقدار میں ستو پھینک دیئے' کار بچھ ہوجھ کم ہو جائے' چنانچہ مسلمانوں نے وہ ستو اٹھا لئے۔ اس طرح اس غزوہ کا نام بی غزوہ سواتی پڑگا۔ یہ واقعہ غزوہ بدر کے دو ماہ بعد پیش آیا۔

پھر آپ صلی اللہ علیہ دسلم نجد کے علاقہ میں غطفان کے غزوہ کے لئے نکلے اور ماہ صفر میں ہجرت کے تیسرے سال پورا ممینہ وہیں قیام فرمایا اور بغیر جنگ کئے واپس لوٹ آئے۔

ماہ ربیع الاول میں مدینہ ہی میں مقیم رہے پھر قریش کے ارادہ سے حجاز کے ایک علاقے نجران کی طرف تشریف لے گئے۔ یمال پر کوئی جنگ نہیں ہوئی۔ ربیع الثانی اور جمادی الاول کے دو ماہ وہال قیام کرکے واپس لوث آئے۔

پھر غزوہ نبی قینقاع پیش آیا اور کعب بن اشرف قتل کیا گیا۔ اس کے بعد نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے یہودیوں کی عہد شکنی اور اللہ اور اس کے رسول کے ساتھ جنگ آزمائی کی وجہ سے ان کے قتل کی اجازت عطا فرمائی۔

غروه احد:

جب جاران قریش ایک ایک کرے بدر میں موت کے گھاٹ اتارے گئے اور سرداری ابوسفیان بن حرب کے حصہ میں آئی تو اس نے عربوں کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے خلاف اکسانا اور جمع کرنا شروع کیا' اور بوے ساز و سامان سے مدینہ کا رخ کیا اور احد بہاڑی کے دامن میں ڈیرہ ڈالا اور احد کا مشہور معرکہ چیش آیا۔ اس روز نی کریم صلی الله علیه وسلم نے جماد میں شریک ہونے والے جوانوں کا جائزہ لیا جن میں پچھ ایسے بھی نوجوان حاضر سے جنہیں آپ صلی الله علیه وسلم نے کم عمر خیال فرما کر لوٹا دیا۔ ان میں عبدالله بن عمر اسامہ بن زید بن ثابت عرابہ بن اوس سے اور جنہیں قدرے توانا تصور فرمایا انہیں اجازت مرحمت فرمادی۔ ان میں سمروین جندب رافع بن خد ہے جن کی عمریں پندرہ سال تھیں۔

ایک قول سے ہے کہ جس کی عمر پندرہ سال کی تھی'اسے آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اجازت دے دی اور جس کی عمراس سے کم نکل'اسے واپس کردیا کیونکہ وہ سن بلوغ کو نہیں پنیجے تھے۔

بعض لوگوں کا خیال ہے کہ آپ نے عمر کے بجائے طاقت کا اعتبار فرمایا تھا۔ بالغ ہونے یا نہ ہونے کا اعتبار نہیں کیا تھا' چنانچہ اس کی دلیل میں حضرت ابن عمر کے یہ الفاظ پیش کرتے ہیں کہ : جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے جھے میں طاقت دیکھی تو اجازت دے دی۔ پھرعلامہ ابن قیم نے حضرت اصرم کے واقعہ کا ذکر کیا ہے جو احد کے دن مسلمان ہوئے تھے اور اسی دن شہید ہو گئے۔

پھر پہاڑ پر ابوسفیان نے چڑھ کر آواز دی کیاتم میں محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) ہے؟ آپ نے فرمایا کچھ جواب نہ دو' پھر کنے لگا' کیاتم میں ابن ابی تحافہ ہے' پھر آپ نے جواب سے منع فرما دیا' پھر پوچھا کیاتم میں عمر بن خطاب ہے' پھر بھی کسی نے جواب نہ دیا تو وہ مشر کین سے پکار کر کھنے لگا۔ ان سب کا کام تمام ہو گیا۔ اگر یہ زندہ ہوتے تو ضرور جواب دیتے۔ اب حضرت عمرے نہ رہا گیا اور چلا اٹھے' او دشمن خدا' ہم سب زندہ ہیں اور اللہ تعالی نے تھے ذلیل و خوار کرنے کے لئے باتی رکھا ہے۔

اس کے بعد ابو سفیان نے کہا ''اعل حبل'' حبل کی جے۔ اس پر نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے صحابہ سے فرمایا جو اب کیول نہیں دیتے ؟ کہنے گئے کیا کہیں؟ فرمایا 'کمو (اللہ اعلی و اجل) اللہ سب سے اونچا اور بڑا ہے۔ ابو سفیان نے کہا''لنالعزی و لاعزی کیم '' ہمارا حای عزی بت ہے 'تمہارے پاس کوئی عزی نہیں۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے تلقین کی کہ کمو: ''اللہ مولانا ولا مولی کیم ''۔ اللہ ہمارا عددگار اور تمہارا کوئی مددگار نہیں۔ ابو سفیان نے کہا' آج کا دن بدر کے دن کا بدلہ ہے اور جنگ برابر کی

ہے۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے کہا' برابر کیسے ؟ ہمارے مقتول جنت میں ہیں اور تمہارے جہنم میں۔ اس کے بعد ابوسفیان نے کہا کہ بعض مقتولین کی ہیئت تمہیں بگڑی ہوئی ملے گی' میں نے اس کا تھم نہیں دیا تھالیکن ایسا ہونے ہر مجھے کوئی دکھ بھی نہیں ہے۔

## فعل (۷۰) غزوہ احدے مستنبط احکام ومسائل

اس غزوہ سے یہ معلوم ہوا کہ جب جہاد کا آغاز ہو جائے اور اسلحہ پہن لیا جائے تو دشمن سے جنگ کئے بغیرواپس نہ ہونا چاہئے۔

ووسرے ہید کہ وشمن جب ملک میں داخل ہو جائے تو نکانا جائز نہیں۔

تیسرے پیہ کہ جو بچے نابالغ ہوں اور جنگ کی طاقت نہ رکھتے ہوں' انہیں واپس کر دیا جائے۔

چو تتھے ریہ کہ عور توں کو لیے کر جہاد کیا جا سکتا ہے جیسا کہ حضرت انس ابن نفر دغیرہ نے کیا۔ اس طرح عور تنیں جہاد میں شریک ہو سکتی ہیں اور ان سے مدد لی جا سکتی ہے۔

پانچویں میہ کہ اگر امام زخمی ہو جائے تو وہ بیٹھ کر نماز پڑھائے اور اس کے پیچھے سب بیٹھ کر نماز

يزهين-

تے چھٹے بیہ کہ شہادت کی دعا کرنا اور اس کی تمنا کا اظہار کرنا ممنوع نہیں' جیسا کہ ابن محش نے کیا تھا۔ ساتویں بیہ کہ اگر کوئی مسلمان خود کشی کرے تو وہ جہنمی ہوگا' جیسا کہ قزمان کے متعلق نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔

آٹھویں سے کہ شہید کو عنسل نہ دیا جائے اور نہ اس کی نماز جنازہ پڑھائی جائے اور جو کپڑے پہنے ہو اس کے علاوہ دو سرے کپڑوں میں اسے کفن بھی نہ پہنایا جائے۔ ہاں اگر اس کے کپڑے دشمن آثار لے تو دو سرا کفن دیا جا سکتا ہے۔ شہید کو اپنے ہی کپڑوں میں دفن کرنامستخب ہے یا واجب' اس میں اختلاف ہے 'گررانج قول سے ہے کہ واجب ہے۔

نویں سے کہ اگر حالت جنابت میں شہید ہو جائے تو عنسل دیا جائے جیسا کہ ملائکہ نے حضرت حنظلہ کو عنسل دیا تھا۔

دسویں میہ کہ شہداء کو میدان جنگ ہی میں دفن کیا جائے 'کیونکہ آپ نے صحابہ کو واپس میدان جنگ

میں لاکر دفن کرنے کا حکم دیا تھا۔

گیارہویں یہ کہ ایک قبرمیں دویا تین شہداء کو دفن کیا جا سکتا ہے۔

بارہویں ہے کہ اگر کوئی مسلمان غلطی ہے کی مسلمان کو کافر سمجھ کر قتل کردے تو امام پر بیت المال سے دیت دینا واجب ہے کیونکہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت حذیفہ کے والد کی دیت دینی چاہی تو حضرت حذیفہ نے دیت لینے سے احتراز کیا اور اسے مسلمانوں پر صدقہ کردیا۔

تیر هویں میہ کہ معدور فخص بھی جہاد میں شریک ہو سکتا ہے جیسا کہ آپ نے ایک لنگڑے صحابی کو اجازت دے دی تھی۔

غزوہ احد میں جو طلمیں پوشیدہ ہیں ان پر اللہ تعالیٰ نے سورہ آل عمران کی آیتوں میں جو ﴿ وَ إِذَ عَمَدَ وَمَنَ اللهِ عَلَى اللهِ عَدَوْتَ مِنْ أَهَلِكَ ﴾ سے شروع ہوكر آيت ١٦٠ پر ختم ہوتی ہیں 'روشنی والی ہے۔

سب سے بڑی حکمت میر تھی کہ مسلمانوں کو معصیت ' بزدلی اور اختلاف کے انجام بدسے آگاہ کیا گیا اور بتایا کہ جو رسوائی انہیں ہوئی ' وہ اس وجہ سے تھی تاکہ اس کے اسباب سے اجتناب کریں۔

الله تعالیٰ کی مثیت یہ ہے کہ رسول اور ان کے متبعین مجھی فتحیاب ہوں اور مبھی فکست سے دوچار۔ لیکن بالا خرفتح ان کی ہوگی' کیوں کہ اگر ہیشہ فتح ان کی ہو تو پھر آ زمائش اور سبق آموزی کا مقصد یورا نہ ہوگا' چنانچہ اللہ تعالیٰ کاارشاد ہے کہ :

﴿ مَا كَانَ أَلَلَهُ لِيَذَرَ ٱلْمُؤْمِنِينَ عَلَىٰ مَاۤ أَلْتُمْ عَلَيْهِ حَتَّىٰ يَمِيزَ ٱلْخَيِيتَ مِنَ ٱلطَّيِّبِ ﴾ [آل عمران: ١٧٩]

جس حالت پرتم ہواس پر اللہ مومنوں کو نہیں چھوڑ سکتا یہاں تک کہ برے کو اچھے سے متاز کردے بعنی مومنوں اور منافقوں کے درمیان جو اختلاف ہے اسے باقی نہیں رکھا جائے گا'بلکہ امتیاز کیا جائے گا'جس طرح احد کے دن آزما کرممتاز کیا گیا۔ارشاد ہے کہ:

﴿ وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيُطَّلِعَكُمْ عَلَى ٱلْغَيْبِ ﴾ [آل عمران: ١٧٩]

لعنی شہیں اللہ تعالی غیب سے آگاہ نہیں کرے گا۔

اس سے وہ غیب مراد ہے جو مومنین و منافقین کے درمیان امتیاز پیدا کردے۔ یہ دونوں فرق اللہ کے علم میں الگ الگ ہیں' کیکن وہ یہ چاہتا ہے کہ ظاہر میں بھی ان کے درمیان امتیاز ہو جائے۔ پھراللہ تعالیٰ کے ارشاد: ﴿ وَلَنَكِنَ ٱللَّهَ يَجْتَبِى مِن رُّسُلِهِ عَن يَشَاآنُ ﴾ [آل عمران: ١٧٩] اور الله رسولول ميں جس كو جا ہتا ہے ' برگزيده بنا آ ہے۔

اس سے اطلاع علی الغیب کی نفی کا استدراک ہے 'جس کا معنی سے ہے کہ رسولوں کو اللہ تعالی غیب کی باتوں سے بھی آگاہ کرتا ہے جیسا کہ سورہ جن میں وارد ہے۔ اس لئے تمہاری سعادت اس میں ہے کہ اس غیب پر ایمان رکھو گے اور ڈرتے رہو گے تو تمہیں بردا اجر ملے گا۔ اجر ملے گا۔ اجر ملے گا۔

ایک تحکمت اولیاء اللہ کی عبودیت کا اظہار کہ کس طرح خوشی و رنج اور محبت و نفرت ہر حال میں سیہ عبادت پر ثابت قدم رہتے ہیں۔ بھی اس کے حقیقی بندے ہیں' نہ کہ وہ جو صرف خوشی کی حالت میں اس کی عبادت کرتے ہیں۔

ایک حکمت سے ہے کہ اگر مومنوں کو بھیشہ کامیابی عطاکی جاتی توان کا حال وہی ہو آجو رزق کی کشادگ میں ہو تا ہے۔ اس کئے اللہ تعالی تدبیر کر تا ہے اور اپنی حکمت کے مطابق سب بچھ مہیا کر تا ہے یا سلب کر تا ہے۔

ایک حکمت میہ ہے کہ بندے جب اللہ تعالیٰ کے سامنے عاجزی و اعساری کرتے ہیں تو وہ فتح و کامیا بی کے مستحق ہو جاتے ہیں کیونکہ فتح و نصرت کی پوشاک' عاجزی و اعساری کے مظاہرہ کے بعد اچھی معلوم ہوتی ہے۔اللہ تعالیٰ کاارشاد ہے:

﴿ وَلَقَدُ نَصَرَكُمُ ٱللَّهُ بِبَدْرِ وَأَنتُمْ أَذِلَّهُ ﴾ [آل عمران: ١٢٣]

الله نے بدر میں تمہاری مدد کی جب کہ تم ذلیل تھے۔

ایک حکمت میہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے بندوں کے لئے بچھ ایسے درجات بنائے ہیں جہال تک رسائی ان کے اعمال کے ذریعہ نہیں ہو سکتی' بلکہ بعض آزمائشوں پر پورا انرنے کے بعد ان درجات کو عاصل کر سکتے ہیں۔ اس لئے ایسے اسباب پیدا کئے جو آزمائش کے بعد بندوں کو ان مقامات کا مستحق بنا دیں۔ اس کے ساتھ اس نے بندوں کو نیک عمل کی توفق بھی دی۔

ایک حکمت سے کہ دائی عافیت مسلسل فتح 'طویل مالداری بندہ کے اندر دنیا کی طرف رغبت و میلان میں اضافہ کرتے ہیں۔ طبیعت کے اندر جمود پیدا ہو جاتا ہے 'اوراللہ تعالیٰ کے راستے میں نکلنے سے رکاوٹ پیدا ہو جاتی ہے۔ ایس صورت عال میں جب اللہ تعالیٰ بندے کے ساتھ خیر خواہی کرتا ہے تو اس

کو پچھ الیی آ زمائشوں میں مبتلا کر دیتا ہے جو اس کے لئے علاج ثابت ہوں اور اس کے اندر دنیا ہے بے رغبتی پیدا کریں اور آخرت کی طرف انابت کاسب بنیں۔

نیز اللہ تعالیٰ کے نزدیک شمادت اولیاء اللہ کے اعلی مراتب کی علامت ہے۔ شمداء اس کے خواص و مقربین میں شامل ہوتے ہیں۔ اس لئے اللہ تعالیٰ چاہتا ہے کہ اپنے بندوں میں سے شمداء کا انتخاب فرمائے۔ نیز اس کی حکمت سے ہے کہ اللہ تعالیٰ نے جب اپنے دشمنوں کو ہلاک کرنے کا قصد فرما تا ہے تو ان کے لئے ایسے اسباب مہیا کرتا ہے جو ان کی ہلاکت و بربادی کا موجب ہوں' اور ان اسباب میں سب سے بڑا جرم ان کا کفرو بغاوت ' نا فرمانی اور اولیاء اللہ کی ایذا رسانی میں صدسے تجاوز کرنا ہے۔ اس سے اولیاء اللہ کے گناہ معاف ہوتے ہیں اور دشمنوں کو مثانے کے اسباب مہیا ہوتے ہیں' اس کو بیان کرتے ہوئے اللہ تعالیٰ فرما تا ہے :

﴿ وَلَا تَهِنُّواْ وَلَا تَحْزَنُواْ وَأَنتُمُ ٱلْأَعْلَوْنَ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ ﴾ [آل عمران: ١٣٩]

تم ست نه بنو عم نم نه کرد عم بی بلند رمو کے 'بشرطیکه مومن رمو-

اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے سحابہ کی حوصلہ افزائی فرمائی اور ان کو تسلی دی اور اس سبب و تھمت کی طرف توجہ دلائی جس کی وجہ سے کفار کو ان پر غلبہ حاصل ہوا تھا' چنانچیہ ارشاد ہے:

﴿ إِن يَمْسَسُكُمْ قَرْحٌ فَقَدْ مَسَّ ٱلْقَوْمَ قَرْحٌ مِّنْ لَهُم ﴾ [آل عمران: ١٤٠]

اگر تم کو زخم پنچاہے توابیا ہی ان کو بھی پنچاہے۔

یعنی شہیں ست پڑنے یا غم کرنے کی کوئی ضرورت نہیں۔ نقصان کافروں کا بھی ہوا ہے اور انہوں نے یہ سب شیطان کی راہ میں برداشت کیا ہے۔ پھراللہ تعالی نے یہ بھی بتایا کہ اس زندگی میں دن پھرتے رہتے ہیں۔ یہ ایک وقتی منفعت ہے۔ اسے اللہ تعالی دوستوں اور دشمنوں دونوں کو باری باری دیتا ہے کہ لیکن آخرت کا معالمہ ایبا نہیں۔ وہاں کا فاکدہ صرف دوستوں کو حاصل ہوگا۔ نیز اس میں حکمت یہ ہے کہ مومن اور منافق کے درمیان اخمیاز پیدا ہو جائے۔ ویسے اللہ تعالی ہر شخص کو جانتا ہے لیکن اس سے مقصود یہ ہے کہ سب لوگ اس کا مشاہدہ کرلیں اور اپنی آکھوں سے معرفت حاصل کرلیں کو نکہ محض علم غیب پر ثواب و عذاب مرتب نہیں ہوتا ہے۔ پھر اللہ تعالی نے ایک اور حکمت کا ذکر فرمایا تاکہ مسلمانوں میں بعض کو درجہ شمادت عطاکرے اور اللہ تعالی کا ارشاد گرائی :

﴿ وَأَلْلَهُ لَا يُحِبُّ ٱلظَّلِلِمِينَ ﴾ [آل عمران: ١٤٠]

الله ظالمون كويسند نهيس كرتاب

اس میں صراحت ہے کہ وہ ان منافقین کو ناپٹند کر تا ہے جو احد کے دن اس کے نبی کو چھوڑ کرلوٹ آئے اور جنگ میں شریک نہ ہوئے۔ اللہ تعالیٰ چو مکہ ان سے محبت نہیں فرما تا اس لئے وہ درجہ شمادت سے بھی محروم رہے۔

اللہ تعالی نے یہ بھی حکمت بیان کی ہے کہ مومنوں کو گناہ سے پاک و صاف کیا جائے اور منافقوں سے انہیں علیحدہ کیا جائے 'اور کافروں کو ختم کیا جائے۔

پھراللہ تعالیٰ نے ان کے اس خیال کی تردید فرمائی کہ جنت میں بغیر جماد فی سبیل اللہ کے جایا جا سکتا ہے۔ارشادے کہ:

﴿ أَمْ حَسِبْتُمْ أَن تَدَخُلُواْ ٱلْجَنَّةَ وَلَمَّا يَعْلَمِ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ جَنْهَكُواْ مِنكُمْ ﴾ [آل عمران: ١٤٢]

کیا تم یہ سمجھتے ہو کہ جنت میں داخل ہو جاؤ گے' حالا نکہ ابھی اللہ نے تم میں سے جماد کرنے والوں کو جانا نہیں۔

لینی ابھی تم ہے ایبا فعل صادر نہیں ہوا ہے 'کیونکہ جزاء معلوم واقعہ پر مرتب ہوتی ہے۔ پھراس کے بعد اللہ تعالی نے مسلمانوں کو ڈانٹ پائی کہ تم جس جماد کی تمنا کرتے تھے اور جانے کا شوق رکھتے

تھ'اس میں فکست کھا گئے' چنانچہ فرایا:

﴿ وَلَقَدْ كُنتُمْ تَمَنَّوْنَ ٱلْمَوْتَ مِن قَبْلِ أَن تَلْقَوْهُ فَقَدْ رَأَيْتُمُوهُ وَأَنتُمْ لَنظُرُونَ ﴾

[آل عمران: ١٤٣]

تم موت کاسامناکرنے سے پہلے موت کی تمنا کرے تھے بس تم نے اسے و کھ لیا۔

نیزاس غزوہ میں بیہ حکمت ہے کہ بیہ واقعہ نبی کریئے سٹی اللہ علیہ وسلم کی وفات کی اطلاع کامقدمہ تھا اور شکر گذار وہ میں جنہوں نے نعمتوں کی قدر کی اور ٹر سرکم اللہ علیہ وسلم کی وفات تک ثابت قدم رہے اور راہ فرار اختیار نہیں کی۔

بھر مسلمانوں کو تو بیخ کی کہ اگر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم فوت ہو جائیں یا قبل ہو جائیں تو انہیں فرار نہیں ہوتا چاہیے ' بلکہ ان پر واجب ہے کہ اس کے دین اور توحید پر قائم رہیں اور اس پر مریں۔ ہر جان دار کو بسرحال موت آئی ہے۔ حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم کو بھشہ رہنے کے لئے مبعوث نہیں

فرمایا۔ اس طرح بہت سے انبیاء اور ان کے متبعین قتل کئے جاچکے ہیں 'لیکن ان کے متبعین میں کوئی سستی یا کمزوری نہیں پیدا ہوئی بلکہ انہوں نے جام شمادت کو بڑے ذوق و شوق سے نوش کرلیا۔
پھر اللہ تعالی نے ان اسباب کا ذکر فرمایا جن سے انبیاء کرام اور ان کی قوموں کو فتح و کامیابی حاصل ہوئی۔ وہ تھا ان کا اعتراف قصور اور توبہ و استغفار اور ثابت قدی اور نصرت و مدد کے لئے دعائیں اور آہ و زاری 'چنانچہ ارشاد ہے :

﴿ وَمَا كَانَ قَوْلَهُمْ إِلَّا أَن قَالُواْ رَبَّنَا آغَفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا وَإِسْرَافَنَا فِي آمْرِنَا وَثَبِّتْ أَقَدَامَنَا وَٱنصُرْنَا عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْكَنِينَ﴾ [آل عمران: ١٤٧]

ان کا صرف میہ کمنا تھا کہ اے اللہ ہارے گناہ بخش دے۔ ہاری زیاد تیوں کو معاف فرما دے۔ ہمیں ثابت قدم رکھ'اور کافروں کے مقابلہ میں ہماری مدد فرما۔

انہیں یہ معلوم ہو گیا تھا کہ گناہوں کی وجہ سے دشمنوں کو غلبہ حاصل ہو تا ہے اور اپنی سے شیطان انسانوں کو بہکا تا ہے اور شکست سے دوچار کرتا ہے۔

گناہوں میں سے بعض گناہ حقوق میں قدرے کو آہیوں سے ہوتے ہیں اور بعض گناہ حدود سے تجاوز کرنے سے صادر ہوتے ہیں' اور فتح و مدد کا دار و مدار اطاعت و فرمانبرداری پر ہے۔ اس وجہ سے لوگوں نے ایک طرف گناہوں سے توبہ و استغفار کیا' اور دو سری طرف ثابت قدمی اور مدد و نصرت کی دعا کی' کیونکہ اس کے بغیر کامیابی ممکن نہیں۔ اس طرح انہوں نے دونوں جانبوں کی رعایت کی۔ ایک جانب توجید و اتابت کا جو مدد و نصرت کا مقتضی ہے' اور دو سری جانب مدد کی رکاوٹ کو دور کرنے کے لئے' یعنی گناہ و اسراف سے توبہ و استغفار۔

پھرائلد تعالیٰ نے مسلمانوں کو ان کے دشمن منافقین اور کفار کی تابع داری ہے منع فرمایا کیونکہ وہ اگر ایسا کرتے ہیں تو دنیا و آخرت دونوں جگہ خسارہ میں رہیں گے۔ اس میں اشارہ ہے کہ منافقین نے احد کی کامیابی کے بعد کفار کی پوری تابع داری اختیار کرلی تھی۔ پھرائلہ تعالیٰ نے بتایا کہ وہ مومنوں کا مولیٰ اور بہترین مددگار ہے۔ جس نے اس ذات یاک سے محبت کی وہی کامیاب ہوگا۔

اس کے بعد اللہ تعالی نے واضح فرمایا کہ وہ کفار اور دشمنان اسلام کے دلوں میں رعب و ہیبت مسلط کروے گا جس کی وجہ سے انہیں حملہ کی جراءت و ہمت نہ ہوگی اور ایباان کے شرک و کفر کی وجہ سے ہوگا اور جس مسلمان کا ایمان شرک و کفر کی آمیزش سے پاک و صاف ہوگا وہ امن و سلامتی و ہدایت سے

مزید فرما آ ہے کہ فتح و نصرت کا وعدہ سچا ہے۔ اگر وہ طاعت اور فرمانبرداری پر گامزن رہے تو مدد و نصرت کا سلسلہ جاری رہے گا اور فتح و کامیابی ان کے قدم چوے گی۔ اگر انہوں نے اطاعت چھوڑ دی تو مدد و نصرت بھی منقطع ہو جائے گی اور آزمائش کے طور پر ان کے دستمن مسلط ہو جائیں گے تاکہ انہیں معصیت و گناہ کا انجام معلوم ہو جائے۔ اس کے بعد یہ بھی بتا دیا کہ یہ ساری لغزشیں خدا نے معاف فرما دیں وہ مومنین پر برا فضل کرنے والا ہے۔

حفرت حسن رضی اللہ عنہ سے بوچھاگیا کہ دشمنوں کو مسلط کرنے کے بعد معافی کے کیا معنی؟ انہوں نے جواب دیا کہ اگر اللہ تعالیٰ کی معافی نہ ہوتی تو دشمن مسلمانوں کو نیست و تابود کر دیتے لیکن یہ عفو اللی کا بھی کرشمہ تھا کہ مسلمانوں کو جڑسے ختم کرنے پر دشمنوں کے عزم و اتفاق کے بعد بھی اللہ تعالیٰ نے انہیں روک دیا۔

پھراللہ تعالیٰ نے مسلمانوں کو اس وقت کا منظریاد دلایا جب وہ بہاڑی طرف چڑھتے ہوئے بھاگ رہے تھے۔ اپنے نبی صلی اللہ علیہ وسلم اور ان کے صحابہ کی طرف مڑکر دیکھتے نہیں تھے۔ حالا نکہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم ان کو پیچھے سے پکار پکار کریہ فرما رہے تھے'اے اللہ کے بندو' میں رسول اللہ یمال ہول۔
اللہ علیہ وسلم ان کو پیچھے سے پکار پکار کریہ فرما رہے تھے'اے اللہ کے بندو' میں رسول اللہ یمال ہول۔
اس فرار کے نتیجہ میں اللہ تعالیٰ نے انہیں کیے بعد دیگرے آزمائشوں سے دوچار کیا'اور ان پر رنج و غم کے بہاڑ ٹوٹ پڑے۔ ایک رنج تو فرار کا' دو سمراشیطان کے اس نعرے کا کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم

بعض علماء نے '' غما ، غم '' کیے بعد ویگرے کی تغییر یہ کی ہے کہ انہوں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو فرار ہو کر رنج و غم میں مبتلا کیا 'لیکن پہلی وسلم کو فرار ہو کر رنج و غم میں مبتلا کیا 'لیکن پہلی تغییر چند دلا کل کی وجہ سے زیادہ مناسب ہے۔

اول سے کہ اللہ تعالیٰ کا بیہ قول کہ "کئی لا ناسوا' تعنی ناکہ تم غم نہ کرد' اس میں غم کے بعد غم کی حکمت پر تنبیہ ہے بعنی اس غم کو بھلا دینا جو فتح کے بجا۔ شکست حاصل ہونے سے پیدا ہوا تھا اور یہ چیز اس غم سے حاصل ہو سکتی ہے جس کے بعد دو سراغم ہو۔

ووم بیر کہ بیہ تشریح حقیقت کے مطابق ہے 'کیونکہ مسلمانوں کو ایک تو مال غنیمت سے محرومی کا رجھ ا غم تھا دو سرے شکست سے دوجار ہونے اور قتل و زخم کھانے کا'مزید براں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی خبروفات کا اور دشمنوں کے اچانک بہاڑ کی طرف سے حملہ آور ہونے کا۔ اس لئے یہاں پر خاص طور پر دو غم مراد نہیں ہیں بلکہ بے دربے آزمائشوں سے دوچار ہونا ہے۔

سوم بیر کہ اللہ تعالی کا قول " مغم "اجر و ثواب کا تحملہ ہے نہ کہ ثواب کی جزا ہے تو معنی بیہ ہوتے کہ حتمیں ایک غم سے مصل دو سراغم دیا "کیوں کہ تم نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو چھوڑ کر فرار ہوئے۔
آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے اس تھم کی کہ "اس مورچ پر جے رہیں" کی خلاف ورزی کی آپسی اختلافات کا شکار ہوئے اور بزدلی و مایوسی کا مظاہرہ کیا۔ اور ان میں ہر فعل ایک قتم کے غم کا موجب و سب ثابت ہوا۔

مزید اللہ تعالیٰ کا مسلمانوں پر بیہ فضل و کرم رہا کہ طبیعتوں میں بعض وہ صفات سیئہ جو کہ مددو نصرت کے لئے مانع بنتی ہیں'ان کو جبری طور پر بچھ اسباب پیدا کرکے خارج فرما دیا جو بظا ہر ناخوشگوار تھے اور اس سے مسلمانوں کو بخوبی علم ہوا کہ توبہ و استغفار کرنا'ان صفات سے بچنا'انتمائی ضروری ہے جیسا کہ بھی مسلمانوں کی وجہ سے جسم کو صحت و قوت حاصل ہو جاتی ہے۔

پھراللہ تعالی نے مسلمانوں پر مزید رحم و کرم فرمایا۔ ان پر اونگھ طاری کرکے اس غم کو دور فرما دیا اور بیہ اونگھ جنگ میں کامیابی کی علامت ہے۔ بیہ غزوہ بدر میں بھی طاری ہوئی تھی'اور اللہ تعالیٰ نے بیہ بتایا کہ بعض لوگوں پر بیہ نیند نہیں طاری ہوئی'کیونکہ انہیں اسلام' نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کرام کے علاوہ اپنی جانوں کا غم کھائے ہوئے تھا اور اللہ تعالیٰ کے بارے میں جاہلانہ بدگرانیاں رکھتے تھے۔

اس بدگمانی کی تفسیر علماء نے رہ کی ہے کہ وہ لوگ یہ سمجھتے تھے کہ اللہ تعالیٰ اپنے رسول کی مدد نہیں کرے گا' اور آپ کی جد وجہد کمزور ہو جائے گی' اور یہ بھی سوچتے تھے کہ جو کچھ ہوا وہ قضاء و قدر اللی سے نہیں ہوا اور اس میں کوئی حکمت بھی نہیں۔

چنانچہ اس سے یہ بھیجہ نکلا کہ وہ لوگ قضاء وقدر 'حکمت الٹی اور دین اللی کے غلبہ کے منکر تھے۔

میں وہ بد گمانی ہے جس کا مشرکین اور منافقین عقیدہ رکھتے تھے جس کا ذکر سورہ فتح میں ہے۔ ایسے خیالات
کو بد گمانی سے اس لئے تعبیر کیا گیا کہ کیونکہ ایسا عقیدہ اللہ تعالیٰ کی ذات و صفات 'اساء اور اس کی حکمت
وحمہ اور اسکی ربوبیت و الوہیت اور اسکے وعدوں کے سچے ہونے کے متعلق رکھنا شایان شان نہیں ہے۔
اس لئے جو مخفص یہ عقیدہ رکھے کہ اللہ تعالیٰ اپنے رسولوں کے دین کو غالب نہیں کرے گا اور
باطل کو حق پر غلبہ دے گا جس سے حق کمزور پر جائے گا جس کے بھیجہ میں وہ اٹھ نہ سکے گا تو اس کی سے

سوچ بد ظنی ہوگی۔ اگر کوئی اس طرح کے کام میں تقدیر النی کا انکار کرے تو وہ اللہ تعالیٰ کی قدرت و ملکت کا مشکر ہے اور جو اس میں اس کی تحکمت کا انکار کرے جس پر وہ حمد کا مستحق ہے اور یہ سمجھے کہ اس کا کام تحکمت اللی سے خالی صرف مشئت ہے تو یہ کفار کا گمان ہے اور کفار کے لئے جہنم کی خرابی و تاہی ہے۔ بہت سے لوگ اللہ تعالیٰ کی شان میں بد گمانیاں رکھتے ہیں خصوصا ان چیزوں میں جو قضاء و قدر سے متعلق ہوتی ہیں' اور اس سے وہی شخص محفوظ رہ سکتا ہے جو اللہ تعالیٰ کی ذات و صفات اور اس کی حمد و تحکمت پر پورا ایمان و یقین رکھتا ہو' اور جو شخص اللہ تعالیٰ کی رحموں سے مایوس ہوا وہ بھی بد گمانی کا شکار ہوا اور جس نے یہ عقیدہ رکھا کہ اللہ تعالیٰ نیکو کار کو عذا ب دے سکتا ہے اور اس کے اور دشمن کے درمیان کیساں معالمہ کر سکتا ہے وہ بھی اللہ تعالیٰ کے ساتھ برا گمان رکھتا ہے۔ اور اس کے اور دشمن کے درمیان کیساں معالمہ کر سکتا ہے وہ بھی اللہ تعالیٰ کے ساتھ برا گمان رکھتا ہے۔ ا

جس نے بیہ خیال کیا کہ اس نے مخلوق کو امرو نئی کا پابند نہیں بنایا ہے اور ان کو کسی عمل پر ثواب و عذاب نہیں دے گا اور جس میں وہ اختلاف کریں اس میں اپنا تھم و فیصلہ بیان نہیں کرے گا'وہ بھی بد گمانی کا شکار ہوا۔

اسی طرح یہ عقیدہ رکھنا کہ اللہ تعالی بغیر سبب کے عمل صالح کو ضائع کر دے گا۔ بغیر گناہ کے سزا دے گا اور دشمنوں کی معجزات کے ذریعہ مدد فرمائے گا۔ جن کے ذریعہ انبیاء کرام کی تائیہ ہوتی تھی اور اس کا ہر کام اچھا ہے خواہ ساری عمر عبادت کرنے والے کو دو ذرخ میں ڈالدے اور بھیشہ معصیت کرنے والے پر انعام و اکرام کرے۔ دونوں حسن میں برابر ہیں۔ کی ایک کام کا محال ہونا بغیر کچی خبر کے معلوم نہیں ہو سکتا۔ عقل ایک کے قبح اور دو سرے کے حسن کا فیصلہ نہیں کر سکتی۔ اس طرح جو شخص یہ سوچ کہ اللہ تعالی نے اپنی ذات و صفات اور افعال کے بارے میں ایسی چیزوں کے ذریعہ خبردی ہے جو باطل ہیں اور حق کو چھوڑ دیا ہے اور اس کی خبردینے کے بجائے اس کی طرف اشارہ کردیا ہے اور تشبیہ اور باطل کے ذریعہ تصریح کی ہے اور بی جہا کہ مخلوق اس کے کلام کی تجریف میں ذہنی کاوش سے کام لے اور اساء و صفات کی معرفت کے بارے میں کتاب الئی کی عبگہ انسان عقول پر اعتقاد کرے بلکہ یہ چاہا کہ انسان اس کے کلام کو اپنی معرفت کے بارے میں کتاب الئی کی عبگہ انسان عقول پر اعتقاد کرے بلکہ یہ چاہا کہ ور کرنے پر قدرت ہے جن سے نوگ باطل عقیدے میں پر جائے ہیں۔

اس طرح جوید سمجھے کہ اللہ اور رسول کے سوا اس نے اوراسکے پیش روؤں نے حق کو واضح کیا ہے۔ اور ہدایت و رہنمائی اننی کے کلام میں ہے اور کلام اللی کے ظاہری معنی سے گراہی کے علاوہ کچھے اور حاصل نہیں' تو ایبا سوچنے والے تمام لوگ اللہ کے ساتھ بدترین گمان رکھتے ہیں اور ایبا گمان دور جاہلیت کا گمان ہے۔

جو یہ گمان رکھے کہ اللہ تعالیٰ کی کائنات میں ایس بھی چیزیں ہیں جے وہ نہیں چاہتا اور جس کی ایجاد و
کوین پر وہ قادر نہیں ہے تو یہ بھی اللہ تعالیٰ کے ساتھ بد گمانی ہے۔ اور جس نے یہ عقیدہ رکھا کہ اللہ
تعالیٰ ازل سے ابد تک معطل ہے اور افعال پر قدرت نہیں رکھتا پھر بعد میں اس پر قادر ہو جا تا ہے 'اور یہ
کہ وہ نہ سنتا ہے اور نہ دیکھتا ہے اور نہ مخلوقات کا علم رکھتا ہے تو یہ بھی بد گمانی کا مر تکب ہے اور جس
نے یہ عقیدہ رکھا کہ اللہ تعالیٰ نہ ارادہ فرما تا ہے اور نہ کلام سے متصف ہے اور نہ اس نے کلام کیا اور نہ
کرے گا اور نہ تھم دیا اور نہ منع کیا تو اس نے بھی بدگمانی کی۔

جس نے یہ عقیدہ رکھا کہ اللہ تعالی آسانوں کے اوپر عرش پر مخلوق سے جدا نہیں ہے اور تمام مقامات کی نسبت اس کے حق میں برابر ہے اور جو سجان رہی الاعلی کی طرح سجان رہی الاسفل کے تو یہ بدترین گمان ہے۔

جس نے یہ خیال کیا کہ کفراور فسق و معصیت کو اسی طرح بیند کرتا ہے جس طرح اطاعت و عبادت کو تو اس نے بھی بد گمانی کی۔ اور جس نے یہ سمجھا کہ وہ نہ تو بیند کرتا ہے نہ راضی ہوتا ہے 'نہ تاراض ہوتا ہے نہ دوست رکھتا ہے نہ دشمن سمجھتا ہے 'نہ کس سے قریب ہوتا ہے نہ کسی کو قریب کرتا ہے 'تو یہ سب بھی اللہ تعالیٰ کے ساتھ بر گمانی ہے اور یہ سمجھنا کہ اللہ تعالیٰ دو متضاد چیزوں کے درمیان برابری کرے گا' یا دو برابر چیزوں کے درمیان تفریق کرے گا یا ایک کیرہ گناہ سے تمام عمر کی نیکیوں کو ضائع کرے گناہ کے مرتکب کو بھیشہ کے لئے جنم میں ڈال دے گا تو یہ بھی بر گمانی ہے۔ قصہ کو آہ یہ کہ اللہ تعالیٰ نے اپنی ذات یا اس کے رسول نے جن صفات سے اسے متصف کیا ہے' ان کے خلاف عقیدہ رکھنا یا ان کو معطل گردانتا پر گمانی ہے۔

اس طرح اگر کوئی یہ عقیدہ رکھے اس کالڑکا ہے یا شریک ہے یا بغیراس کی اجازت کے کوئی سفار شی ہے یا اس کے اور مخلوق کے درمیان کچھ وسائل ہیں جو ضرورتوں کو اس تک پنچاتے ہیں یا اس کے پاس کے انعامات اطاعت کی طرح معصیت سے بھی حاصل ہو سکتے ہیں 'یا جب اس کی رضا کے لئے کوئی چیز چھوڑ دی جاتی تو وہ اس سے بمتر عوض نہیں دیتا یا محض چاہنے پر وہ بلاسبب بندے کو سزا دیتا ہے یا بچی رغبت و خوف کے باوجود بندے کو نامراد بنا دیتا ہے یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر دشمنوں کو مسلط کر

دیتا ہے یا آپ کی دفات کے بعد لوگوں نے خود رائی سے کام لے کر اٹل بیت پر ظلم و زیادتی کی اور ان کے کئی گناہ کے بغیراللہ اور اہل بیت کے دشمنوں کو غلبہ حاصل ہو گیا لیکن ان کی کوئی مدونہ کرسکا۔ پھران ہی دشمنوں کو جنہوں نے آپ کے دین میں تبدیلی کر دی تھی قبر میں آپ کا ہم خواب بنا دیا جمال امت آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ ساتھ ان پر بھی سلام بھیجتی ہے۔

توب باطل عقائد اور بد گمانیاں وہ مخص رکھتا ہے جو یا تو کافرہے یا بدعتی اور لوگوں میں ایک بردی تعداد الا ماشاء اللہ اس طرح کی بدعقیدگی اور بد گمانی کی شکار ہے' اور بردی تلاش و جتجو کے بعد ہی اس کا علم ہوتا ہے ورنہ تو احساس تک نہیں ہویا تا۔ اس لئے ہر مخص اپنے آپ کا جائزہ نے اور محاسبہ کرے کہ کیا وہ اس بیاری سے محفوظ ہے بقول شاعر:

اگر محفوظ ہو تو ہڑی بلا سے محفوظ ہو۔ لیکن میرا خیال ہے کہ محفوظ نہ ہو کیگے۔

اس کئے ہرعاقل مخص کو اپنا محاسبہ کرنا چاہیے اور اللہ تعالی سے دعا و استغفار کرنا چاہیے کہ ندکورہ بالا بد گمانیوں سے محفوظ رکھے اور صحیح اسلامی عقیدہ کو اپنانے اور اس کے مطابق عمل صالح کی توفیق دے۔

پھراللہ تعالیٰ نے اس کلام کو بتایا جو ایسا گمان رکھنے والوں کے باطل گمان سے صادر ہوا نیعنی ان کا بیہ ر

كمناكه:

﴿ هَلَ لَّنَا مِنَ ٱلْأَمْرِ مِن شَيْءٌ ﴾ [آل عمران: ١٥٤]

اس معالمہ میں ہمارا بھی کچھ ہے۔

مزید به کمناکه:

﴿ لَوْ كَانَ لَنَا مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءٌ مَّا قُتِلْنَا﴾ [آل عمران: ١٥٤]

أكر معامله مين جارا بچھ ہو تا تو ہميں يمال قتل نه كيا جا تا۔

اس قول سے وہ تقدیر ثابت نہیں کرنا چاہتے تھے۔ اگر ایبا ہو تا تو ان کی ندمت نہ کی جاتی اور بیہ جواب دینامناسب نہ ہو تاکہ :

**﴿قُلُ إِنْ الْأَمْرِكُلُهُ اللَّهُ ۚ** [آل عمران:١٥٤]

آپ فرما دیجیے کہ معالمہ پورا اللہ کے ہاتھ میں ہے۔

ان كا خيال تھاكم أكر معاملہ ان كے ہاتھ ميں ہو يا تو دہ قتل نہيں كئے جاتے تو ندكورہ آيت سے

ان کی تکذیب کی گئی اور واضح کیا گیا کہ وہی ہو تا ہے جو منظور خدا ہو تا ہے۔

اگر نقد ریس قتل کیا جانا لکھا ہے تو گھر میں بیٹھا مخص بھی میدان جنگ میں ضرور پنچے گا اور قتل کیا جائے گا۔

اس میں فرقہ قدریہ کی واضح طور پر تردید ہوتی ہے۔

پھراس تقذیر میں اللہ تعالیٰ نے ایک دو سری حکمت کا ذکر فرمایا ہے بعنی ان کے دلوں میں چھپے ہوئے ایمان یا نفاق کا امتحان جس سے مومن کے ایمان میں اضافہ ہوتا ہے۔ منافقین کی باطنی کیفیات ظاہر ہو جاتی ہیں۔

پھراللہ تعالیٰ نے ایک اور دوسری حکمت کا ذکر کیا ہے لینی مومنوں کے دل کی صفائی اور پاکیزگ کیونکہ دلوں پر نفسانی خواہشات اور فطری و مزاجی آزادی 'شیطانی کرو فریب اور رسم و رواج کے غلبہ کی وجہ سے ایسے اثرات پیدا ہو جاتے ہیں جو ایمان و یقین کے منافی ہوتے ہیں۔ اگر دلوں کو ہیشہ عافیت حاصل رہے تو ان سب کے برے اثرات سے محفوظ نہیں رہ سکتے۔ اسلئے انسانوں کیلئے برینائے رحم و حاصل رہے تو ان سب کے برے اثرات سے محفوظ نہیں رہ سکتے۔ اسلئے انسانوں کیلئے برینائے رحم و حاصل رہے تو ان سب کے برے اثرات سے محفوظ نہیں ہوجاتی ہے تاکہ ان کی قدرے اصلاح ہو سکے اور بیہ محمول کی مداور نفرت ہے۔

پھراللہ تعالی نے ان ہے مسلمانوں کا ذکر کیا جو میدان جنگ سے بھاگ آئے تھے اور ان کا یہ فعل گناہوں کی وجہ سے تھا اور شیطان ایسے اعمال کی وجہ سے انہیں پھلا تا ہے جو کہ دشن کی قوت میں اضافہ کا سبب بنتا ہے کیونکہ اعمال کے اثرات اچھے اور برے دونوں ہوتے ہیں۔ اگر انسان ایسے دشمن کے مقابلہ میں راہ فرار افتیار کرلے جس کا مقابلہ کر سکتا تھا تو یہ برے اعمال کے اثرات و نتائج سے ہوا ہے۔ پھراللہ تعالی نے بتایا کہ مسلمانوں کو معاف کر دیا گیا ، کیونکہ وہ میدان جنگ سے کسی شک کی نبیاد پر نہیں بھاگے تھے ، بلکہ ایک عارضی سبب سے ایسا ہو گیا تھا مزید بتایا کہ جو کچھ ہوا وہ ان کی شامت اعمال مقی۔

الله تعالی کاارشاد ہے:

﴿ أَوَلَمَّا أَصَابَتَكُمُ مُصِيبَةٌ قَدْ أَصَبَتُمُ مِثْلَيْهَا ﴾ [آل عمران: ١٦٥]

كياجب حميس كو الكيف كيني جس عد والى تم ان كو بنيا بي عمد

اس معمون کو کی سور توں میں مزید وضاحت سے ذکر کیا گیا ہے۔ چنانچہ ارشاد باری تعالی ہے: ﴿ وَمَاۤ أَصَنَبَكُمُ مِن مُصِيبَ فَهِ مَا كَسَبَكُ أَيْدِ يَكُمُ وَيَعْفُواْ عَن كَثِيرٍ ﴾

[الشورى: ۳۰]

جو پچھ تم کو مصیبت پنجی ہے سب تمہارے اعمال کا نتیجہ ہے اور بہت سے قصور معاف کردیتا ہے۔ دوسری جگہ ارشاد ہے:

﴿ مَّا أَصَابَكَ مِنْ حَسَنَةٍ فَيْنُ ٱللَّهِ وَمَا أَسَابَكَ مِن سَيِّنَةٍ فِين نَّفْسِكُ ﴾ [النساء: ٧٩]

جو بھلائی تم کو پینی ہے وہ اللہ کی مریانی ہے ہے اور جو تکلیف پہنچی ہے وہ تممارے نفس ہے ہے۔ اس سے اس بات کاعلم ہوا کہ نعتوں کا حصول اس کے محض فضل و کرم کا بتیجہ ہے اور مصیبتوں کا زول اس کے عدل و انصاف کا نقاضہ ہے پھر آیت کو اس جملہ پر ختم فرمایا :

﴿ إِنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ كُلِّي شَيْءٍ قَدِيثٌ ﴾ [آل عمران: ١٦٥]

الله تعالى مرچزر قدرت ركھتا ہے۔

اس بات کی طرف اشارہ کیا کہ عدل کے ساتھ اللہ تعالیٰ کی قدرت بہت عام ہے۔ اس سے تقدیر اور اسباب دونوں کا اثبات ہوگیا اور یہ بھی معلوم ہوا کہ سبب بندوں کی طرف اور قدرت عامہ اللہ تعالیٰ کی طرف منسوب ہے۔ پہلی چیز سے فرقہ جربیہ کی تردید ہوگی اور دو سری بات سے فرقہ قدریہ کی تردید ہوگئی۔ اس طرح کا مضمون اس آیت میں ندکور ہے :

﴿ لِمَن شَآةً مِنكُمْ أَن يَسْتَقِيمَ ۞ وَمَا نَشَآهُ وِنَ إِلَّا أَن يَشَآةَ ٱللَّهُ رَبُّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾

[التكوير: ٢٩،٢٨]

اس کے لئے جو راہ راست پر سیدھا چلنا چاہ اور تم چاہ کر کامیابی حاصل نہیں کر سکتے مگرجس وقت خدا ہی چاہے جو سارے جمال کا پروردگار ہے۔

اس آیت میں قدرت کا ذکر کرنے میں یہ لطیف نکتہ ہے کہ یہ معالمہ اللہ تعالیٰ ہی کے ہاتھ میں ہے۔ اس لئے ان امور کی وضاحت سوائے اللہ تعالیٰ کے اور کوئی نہیں کر سکتا۔اس بات کو ایک دوسری آیت میں اس طرح واضح فرمایا ہے:

﴿ وَمَا أَصَكَبَكُمْ يَوْمَ ٱلْمَتَى ٱلْجَمْعَانِ فَبِإِذْنِ ٱللَّهِ ﴾ [آل عمران: ١٦٦]

اور جو تکلیف تم کو دو لشکروں کے مقابلہ کے دن پہنچی وہ بھی اللہ کے تھم سے تھی۔

اور اس اجازت سے تکوینی و تقدیری اذن مراد ہے۔

پر اللہ تعالی نے نقدریکی حکمت میں یہ بنایا کہ علائیہ طور پر مومنین اور منافقین میں فرق ظاہر ہوسکے اور لوگوں کو ان کی معرفت ہو جائے چنانچہ منافقین نے جن کے دل میں شک وشبہات تھے اپنی زبان سے ان کا اظہار کیا اور مسلمانوں نے اسے سنا اور اللہ تعالیٰ کی اس پر نکیر بھی سنی تو انہیں اس کا انجام بھی معلوم ہوگیا۔

اُن ندکورہ تفصیلات کے بعد ہم بخوبی اندازہ کر سکتے ہیں کہ اس غزوہ میں کتنی حکمیں' نعتیں' نعتیں' نعتیں اور ہدایتیں پوشیدہ ہیں۔ پھر اللہ تعالی نے مسلمانوں کو شداء کے سلسلہ میں بری خوش اسلوبی سے تسلی و تسکین دی :

﴿ وَلَا تَحْسَبَنَّ ٱلَّذِينَ قُتِلُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ أَمَوَاتًا بَلْ أَحْيَآ أَهُ ﴾ [آل عمران: ١٦٩]

الله كى راه ميں قتل كئے جانے والوں كو مردہ نه خيال كرو بلكہ وہ زندہ ہيں۔

ان آیات میں اللہ تعالی نے شمداء کے لئے دائی زندگی و قرب خداوندی مسلسل رزق کی فراہمی و غیر معمولی نعتوں کے حصول کے بعد ان کی فرحت و رضاء اللی اور جو مسلمان بھائی ابھی ان سے نہیں جا طے ان سے مل کر ان کی خوشی کا اتمام ہونا مزید براں ان پر نعمتوں اور انعام و آکرام کی تجدید سے ان فرکورہ چیزوں کا تذکرہ فرمایا ہے۔

پھراللہ تعالیٰ نے اس آزمائش کے مقابلہ میں غیر معمولی نعت کا ذکر کیا ہے جس کے حصول کے بعد بڑی سے بڑی معیوں مصیب آگر اس کے عظیم فوا کد پر غور کیا جائے تو یہ سب مصیبت آزمائش لاشی نظر آتی ہیں۔ مزید اللہ تعالیٰ نے واضح فرمایا کہ ان آزمائشوں غور کیا جائے تو یہ سب مصیبتیں انتہائی معمولی نظر آتی ہیں۔ مزید اللہ تعالیٰ نے واضح فرمایا کہ ان آزمائشوں کے سبب خود مسلمان تھے اس لئے ان کو ان اسباب سے پر ہیز کرنا چاہیے اور ریہ سب قضاء و قدر سے نازل ہوئی تھی۔ اس لئے ہمیشہ ان کو خدائے وحدہ لا شریک لہ پر بھروسہ کرنا چاہیے اور ان حکمتوں کو اس لئے ذکر فرما دیا تاکہ اس کی تقدیر پر ایمان اور حکمتوں پر یقین رکھیں اور اس سے بدگمان نہ ہوں' اور اس کے اساء حسنہ اور صفات علیا کے ذریعہ اس کی معرفت اور بصیرت حاصل کریں۔

پھر تسلی و تسکین دینے کے طور پریہ فرمایا کہ اگر مسلمان نھرت اور غنیمت سے محروم ہو گئے ہیں تو اس کے عوض بڑی نعمتیں ملی ہیں۔ پھر آخر میں شمداء کے متعلق تسلی دی ہے کہ ان پر غم نہ کریں بلکہ خود بھی شوق شمادت کا جذبہ پیدا کریں ۔فالحمد لله علی ذلک۔

## فصل (۱۷)

### مراءالاسد كاواقعه

جب جنگ احد ختم ہوگئ اور مشرین کمہ واپس لوٹ گئے تو مسلمانوں میں یہ افواہ پھیل گئی کہ مشرکین دوبارہ حملہ کا اراوہ کر رہے ہیں۔ یہ خبران پر بے حد گراں گذری چنانچہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت علی ابن ابی طالب رضی اللہ عنہ سے فرمایا کہ ان کا تعاقب کرہ اور دیکھو کہ وہ کیا کر رہے ہیں اور کیا ارادہ رکھتے ہیں اگر وہ گھوڑوں کو چھوڑ کر اونٹوں پر سوار ہوں تو اس کا مطلب ہے کہ مدینہ کا رہوہ ہیں اور اگر وہ گھوڑوں پر سوار ہیں اور اونٹوں کو روانہ کر پھے ہیں تو اس کا مطلب ہے کہ مدینہ کا ارادہ رکھتے ہیں تو تشم ہے اس ذات پاک کی جس کے ہاتھ میں میری جان ہے آگر وہ مدینہ کا ارادہ رکھتے ہیں تو تشم ہے اس ذات پاک کی جس کے ہاتھ میں میری جان ہے آگر وہ مدینہ کا ارادہ رکھتے ہیں تو میں آگے بڑھ کر ان سے مقابلہ کروں گا۔ حضرت علی فرماتے ہیں کہ میں ان کے تعاقب میں اکلا کہ دیکھوں کہ وہ کیا کر رہے ہیں۔ جانے پر اندازہ ہوا کہ وہ گھوڑوں کو چھوڑ کر اونٹوں پر سوار ہو کر کھہ واپسی کا ارادہ رکھتے ہیں۔

جب مشركين مكه واليى كا اراده كركے نكلنے لكے تو ابوسفيان نے كماكه اب بهارا اور تمهارا وعده الكے سال بدر كے مقام پر طا قات كا ہے۔ نبى كريم صلى الله عليه وسلم نے فرمايا كه كهه دوكه بال ضرور مليس كے۔ ابھى وہ راستے ہى ميں تھے كه آپس ميں ايك دوسرے كو برا بھلا كہنے لگے اور كہنے لگے كه ہم نے ان كا زور تو ژويا ہے ليكن ہم نے ان كو اليے چھوڑ ديا ہے۔ وہ دوبارہ اپنى قوت اكھا كريس كے۔ اس لئے ہميں لوث كران كا خاتمه كرويتا جا ہيں۔

رسول الله صلی الله علیه وسلم کو جب اس کی اطلاع ہوئی تولوگوں میں یہ اعلان فرمایا کہ وہ جماد کے تیار ہو جائیں اور وہی لوگوں نے اس ندا پر ایک تیار ہو جائیں اور وہی لوگ نکلیں جو غزوہ احد میں شریک ہوئے تھے 'چنانچہ لوگوں نے اس ندا پر باوجود شکتہ ہونے کے لبیک کما۔ صرف حضرت جابر رضی الله عند اپنے والدکی حالت کی وجہ سے اجازت چاہی تو انہیں نہ جانے کی اجازت مرحمت فرما دی۔ اس طرح صحابہ کرام چل کرمقام حمراء الاسد پہنچ۔

اس موقع پر ابوسفیان نے مدینہ جانے والے ایک مشرک سے کما کہ آگر تم محمد (صلی اللہ علیہ وسلم)
کو ہمارا ایک پیغام پنچا وو تو میں تم کو مکہ واپسی پر ایک سواری کے وزن کے بقدر کھکش دوں گا تو اس نے
کما کہ ضرور۔ ابوسفیان نے کما کہ کمہ دینا کہ ہم نے مسلمانوں پر بحربور حملہ کا پلان بنایا ہے باکہ ان کو
نیست و نابود کردیں۔ جب مسلمانوں کو یہ پیغام پنچا تو وہ بے ساختہ کمہ اٹھے:

﴿ حَسَٰبُنَا ٱللَّهُ وَنِعْمَ ٱلْوَكِيلُ ۞ فَأَنقَلَبُوا بِنِعْمَةٍ مِّنَ ٱللَّهِ وَفَضْلٍ لَمْ يَمْسَسُهُمْ سُوَّهُ ۗ وَأَشَبَعُواْ رِضْوَنَ ٱللَّهِ ۚ وَٱللَّهُ ذُو فَضْلٍ عَظِيمٍ ﴾ [آل عمران: ١٧٤،١٧٣]

الله جم کو کافی ہے اور وہ اچھا کارساز ہے۔ پھروہ خدا کی نعمت اور فضل کے ساتھ واپس آئے' ان کو پچھ بھی ضررنہ پنچا اور اللہ کی مرضی پر چلے اور اللہ بڑے فضل والا ہے۔

غزوہ احد ماہ شوال سنہ ۱۳ بھری ہیں پیش آیا ' جیسا کہ ذکور ہو چکا ہے۔ اس کے بعد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم مدینہ تشریف لے آئے اور سال کے بقیہ مینے وہیں ٹھرے۔ جب محرم کا چاند طلوع ہوا تو آپ کو اطلاع ہوئی کہ خویلد کے دونوں لڑکے ملیحہ و سلمہ اپنی قوم کے ہمراہ بنی اسد کو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے خلاف جنگ پر ابھار رہے ہیں۔ یہ من کر آپ نے حضرت ابو سلمہ کو ڈیڑھ سوا فراد دے کر ان کی سرکوبی کے خلاف جنگ پر ابھار رہے ہیں۔ یہ من کر آپ نے حضرت ابو سلمہ کو ڈیڑھ سوا فراد دے کر ان کی سرکوبی کے لئے بھیجا۔ جب یہ سرفروشوں کی جماعت ان کے علاقہ میں پنجی تو انہیں ایک اونٹ اور کیجھ بکریاں مال غنیمت کے طور پر ملیں اور یہ لوگ بغیر کی مزاحت کے مدینہ واپس آگئے۔

محرم کی پانچویں تاریخ کو آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو معلوم ہوا کہ خالد بن سفیان مذلی جنگ کے ارادے سے لوگوں کو جمع کر رہا ہے 'چنانچہ عبداللہ بن انیس کو اس کی طرف بھیجا' انہوں نے اسے قتل کیا۔

صفر کے مہینے میں قبیلہ عضل اور فارہ سے ایک جماعت خدمت اقدس میں حاضر ہوئی اور اپنے کو مسلمان فلا ہر کیا اور درخواست کی کہ ان کے ہمراہ ان صحابہ کو بھیجا جائے جو عالم دین ہوں اور انہیں قرآن سکھائیں 'چنانچہ آپ نے حضرت خیب سمیت چھ صحابہ کی ایک جماعت حضرت مرثد بن ابی مرثد الغنوی کی سربراہی میں روانہ فرمادی 'چنانچہ ان کو دھوکہ دے کرشہید کردیا گیا۔

واقعه بئر معونه:

اسی لعنی ہجرت کے چوشے سال صفر کے مہینے میں بئر معونہ کا واقعہ پیش آیا۔

### غزوه بنونضير:

پھر رہے الاول میں غزوہ بنو نضیر پیش آیا۔ امام زہری کا خیال ہے کہ یہ غزوہ بدر کے چھ ماہ بعد پیش آیا تھا' لیکن یہ ان کا تسامح یا غلطی ہے' کیوں کہ یہ یقینی طور پر ثابت ہے کہ یہ غزوہ احد کے بعد پیش آیا تھا۔ بدر کے بعد غزوہ قینقاع پیش آیا تھا۔ اس طرح غزوہ قریند غزوہ خندق کے بعد اور خیبر حدیبیہ کے بعد' اس طرح یہود کے ساتھ کل چار غزوات پیش آئے۔

#### غزوه ذات الرقاع:

پھر جمادی الاول میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے غروہ ذات الرقاع میں خود بنفس نفیس حصہ لیا۔

یہ نجد کا غروہ ہے 'اور پنی غطفان کے ارادے سے لگا۔ اس غروہ میں آپ نے صلاۃ خوف ادا فرمائی۔
اس غروے کے متعلق ابن اسحاق اور اہل سیرو مغازی کا یمی قول ہے اور اس کو لوگوں نے روایت بھی کیا
ہے 'لیکن یہ بہت مشکل سامسکلہ ہے۔ بظاہر پہلی صلاۃ خوف آپ نے غروہ عسفان میں پڑھی ہے 'جیسا کہ ترفدی کی صحیح حدیث میں ہے اور اس میں کوئی اختلاف نہیں ہے کہ غروہ عسفان غروہ خندق کے بعد
پیش آیا اور آپ سے یہ بھی صحیح طور پر قابت ہے کہ اس کو غروہ ذات الرقاع میں پڑھی ہے۔ جس سے
سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ خندق و عسفان کے بعد واقع ہوا تھا۔ اس کی تائید اس بات سے ہوتی ہے کہ
حضرت ابو ہریرہ اور حضرت ابو موئی میں کری روایت کے مطابق غروہ ذات الرقاع میں شریک تھے۔
خضرت ابو ہریرہ اور حضرت ابو موئی میں گری روایت کے مطابق غروہ ذات الرقاع میں شریک تھے۔
خزوہ بدر قانیہ :

جب آئندہ سال شعبان کا مہینہ آیا اور ایک روایت کے مطابق ذوالقعدہ کا 'تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ابو سفیان سے وعدہ کے مطابق ایک لشکر ئے کر نکلے۔ آخر بدر کے مقام پر پہنچ اور وہال مشرکین کا انتظار کیا۔ ابو سفیان بھی مکہ سے دوہزار کا نشکر لے کر نکلا اور ان کے ساتھ پانچ سوسوار شج اور یہ جب مرا لقران پہنچ جو مکہ سے ایک منزل کے فاصلہ پر ہے تو وہ لوگ کہنے گئے 'یہ خشک سالی کا سال ہے 'اس لئے مناسب ہے کہ ہم واپس لوٹ جائیں۔

#### غزوه دومته الجندل:

ر بیج الاول سند ۵ هجری میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم دومت الجندل کی طرف نکلے۔ وہاں آباد قبیلوں کے مویشیوں پر حملہ ہوا' اور ان میں سے کچھ مال غنیمت کے طور پر ہاتھ لگے۔ اس حملہ کو من کر

ابل قبیلہ دومتہ الجندل بھاگ کھڑے ہوئے۔

#### غزوه مريسيع:

یہ غزوہ ماہ شعبان سنہ ۵ مجری میں واقعہ ہوا۔ وجہ یہ ہوئی کہ بنی مصلق کا سردار حارث بن ابی ضرار ایٹ قبیلہ اور قرب و جوار کے عربوں کا ایک جم غفیر نے کررسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے جنگ کرنے لکا۔ لکلا۔

مینہ خبر پینی تو آپ نے پہلے حضرت بریدہ اسلمی کو بن مصلق کی خبرلانے بھیجا۔ پھر آپ خود مسلمانوں کی ایک جمعیت کے ساتھ نکلے 'جب مر سیع نام سقام پر پہنچ تو حارث کی فوج خود بخود منتشر ہو می مگی 'مگر آپ مسلی اللہ علیہ وسلم اور مسلمانوں نے حملہ کیا اور قیدی اور ساز و سامان بطور غنیمت حاصل کئے۔

### فصل (۲۷)

### واقعه ا فك

غزوہ مریسیے ہے ''افک'' کا مشہور واقعہ بھی تعلق رکھتا ہے۔ جس کی حقیقت صرف اتنی تھی کہ حضرت عائشہ رضی اللہ عنما اس سفر میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے ہمراہ تھیں۔ واپسی پر جبکہ لشکر ایک جگہ پڑاؤ ڈالے تھا' وہ استنجاء کے لئے میدان میں 'کئیں۔ واپس آئیں تو معلوم ہوا کہ گلے کا ہار جو بمن سے عاریتہ لائی تھیں گم ہے۔ فورا تلاش میں واپس ہوئیں۔ اسی اثناء میں لشکرنے کوچ کر دیا۔ جو لوگ ان کا کجاوہ اونٹ پر باندھاکرتے تھے انہوں نے جلدی میں کجاوہ اٹھا کے یہ سجھتے ہوئے باندھ دیا کہ وہ اندر ہیں۔ یہ اس وقت کم سنی کی وجہ سے بہت ہلکی پھلکی تھیں' اس لئے انہیں کچھ محسوس نہ ہوا۔

مدینہ میں افتراء پردازوں نے ہر طرف شور مچانا شروع کیا۔ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم اول بالکل خاموش رہے پھر صحابہ سے مشورہ فرمایا۔ حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے اشار آا طلاق کی صلاح دی کیونکہ معالمہ مشکوک ہو چکا تھااور شک کے مقابلہ میں یقین کو ترجیح دینا مناسب ہے۔ حضرت علی رضی اللہ عنہ کا مقصد سے تھا کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو اس رنج وغم سے نجات مل جائے جولوگوں کی بچہ میگو ئیوں اور الزام سے لاحق ہوا تھا۔ لیکن حضرت اسامہ رضی اللہ عنہ نے اس کی مخالفت کی اور ساتھ میں رکھنے کا مشورہ دیا کیوں کہ انہیں معلوم تھا کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم ان سے اور ان کے والد ماجد میں رکھنے کا مشورہ دیا کیوں کہ انہیں معلوم تھا کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم ان سے اور ان کے والد ماجد

حضرت ابوبکر رضی اللہ عنہ سے غیر معمولی محبت و تعلق رکھتے ہیں اور حضرت عائشہ رضی اللہ عنها کی عفت و عصمت اور تدین کا پورا یقین رکھتے ہیں اور یہ ممکن نہیں کہ اللہ تعالی اپنے محبوب نبی کی شریک حیات اور اپنے صدیق کی لڑکی کو افتراء پردا زوں کے الزامات کے مصداق بنائے۔

دراصل دونوں کے نقطہ نظر کا اختلاف ان بنیادوں پر تھا اور ان سب صحابہ کرام کو یقین کامل تھا کہ حضرت عائشہ ام المومنین عصمت و عفت کی پیکر ہیں ادر ہر طرح کے شک و شہمات سے بالا تر ہیں اور رسول اکرم و نبی اطهر کی شریک حیات غیرپارسا ہو ہی نہیں سکتیں۔ اس لئے حضرت ابو ابوب اور دوسرے صحابہ کرام کی زبان سے بیک وقت یہ لکلا: ﴿ سُبْحَنْنَکَ هَلَا اُبْہَمَنَنَ عَظِیدٌ ﴾ سجان اللہ 'یہ تو کھلی ہوئی تہمت ہے۔

اس واقعہ کے بعد کامل ایک ماہ تک وجی کا سلسلہ موقوف رہا گرجب وجی آئی تو حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کی براءت کے ساتھ آئی۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے جب براءت کی آیات پڑھیں تو حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ مسرت سے احجال پڑے اور صاجزادی سے کئے گئے اٹھو' رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا شکریہ اوا کرو۔ اس وقت حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کی خورداری اور جراءت قابل ذکر ہے۔ انہوں نے جواب دیا' اللہ کی قتم! میں ان کا ہرگز شکریہ ادا نہ کروں گی۔ میں صرف اپنے اللہ کا شکریہ ادا کروں گی جس نے میری براءت نازل فرمائی۔ یہ جواب ان کی پاک دامنی ' بلند ہمتی اور ثابت قدمی کی بہترین مثال ہے۔

جب وحی کے ذریعہ براء ت ثابت ہو گئی تو آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے تہمت لگانے والے لوگوں کو اس اس درے لگوائے کیوں کہ تہمت لگانے کا جرم ثابت ہو گیا تھا۔

اس جُگہ آگریہ سوال کیا جائے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اس مسلہ میں قدرے توقف و شخصی ہے اس مسلہ میں قدرے توقف و شخصی ہے کہ ایسا ان حکمتوں کے اظہار کے لئے تھا جو اللہ تعالیٰ نے اس واقعہ کے اندر پوشیدہ کر رکھی تھیں' اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور قیامت تک آنے والے آپ کے امتیوں کے لئے بطور امتحان و آزمائش مقصود تھیں تاکہ پچھ لوگوں کو بلند کیا جائے۔

کیا جائے۔

آزمائش ہی کا نقاضا تھا کہ ایک ماہ تک وحی کا سلسلہ منقطع رہا اور پوری حکمت اللی کا ظہور عمل میں آیا۔ اس طرح مومنوں کے ایمان میں اضافہ اور عدل و حسن ظن پر ثابت قدمی میں زیادتی ہوئی' اور

منافقین اپنے نفاق و افتراء پردازی پر جے رہے۔ اس طرح ان کے پوشیدہ ارادے بالکل نمایاں ہو گئے اور حضرت عائشہ رضی الله عنها اور ان کے والد ماجد کی شان عبودیت اور الله تعالیٰ کی نعتیں ان پر تمام ہوئیں کیونکہ انہوں نے اللہ کے حضور عاجزی و حاجتمندی کا اظہار کیا اور مخلوق سے کٹ کرخالق سے امید باندھی۔
امید باندھی۔

حضرت عائشہ رضی اللہ عنها نے اس موقع کا پوراحق اس وقت ادا کر دیا جب ان کے والدین نے فرمایا کہ اٹھو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف جاؤ کہ اللہ تعالی نے تہماری براءت کی وحی نازل فرما دی ہے ' تو کینے لکیں ' اللہ کی قتم میں ان کی طرف خود نہ جاؤں گی اور میں صرف اللہ ہی کی حمد و ثناء کروں گی کیونکہ اسی نے میری براءت نازل فرمائی ہے۔

آگر اللہ تعالی فوری طور پر رسول اللہ صلّی اللہ علیہ وسلم کو اصل حقیقت سے مطلع فرہا ویتا تو یہ تمام امور اور سمکمیں فوت ہو جاتیں اور کسی کو بچھ معلوم نہ ہو تا۔ مزید اللہ تعالیٰ کی یہ بھی مشیئت تھی کہ جو اس کے ہال رسول اللہ صلّی اللہ علیہ وسلم اور آپ کی زوجہ محترمہ رضی اللہ عنما کا مرتبہ ہے'اسے ظاہر کرے اور خود بنفس نفیس ان کا دفاع کرے'اور ان دشمنوں کی تردید کرے جو آپ کی طرف بے بنیاد باتیں منسوب کررہے ہیں۔

مزیدید کہ اس افتراء و تہمت کا مقصد نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو تکلیف دینا تھا جب کہ آپ کی زوجہ مطہرہ حضرت عائشہ رمنی اللہ عنہا پر الزام تھا۔ اس وقت ان کی پاک دامنی کے لئے خود آپ کی شہادت موزوں نہ تھی۔ آپ کو حضرت عائشہ کی براء ت کا پورا لیقین تھا اور دو سرے مومنوں سے زیادہ آپ کے پاس دلاکل و قرائن تھے کیکن کمال صبرو مخمل کی وجہ سے آپ خاموش رہ اور صبرو ثبات کا حق اوا فرا دیا اور اس کی عدیم الشال روایت قائم فرما دی اور جب حضرت عائشہ کی براء ت کے سلسلہ میں وحی نازل ہو گئی تو نبی کریم صلی اللہ علیہ و سلم نے سوائے عبداللہ بن ابی کے جس نے تہمت میں حصہ لیا تھا کو ڑے لگانے کا تھم فرمایا۔ تو علماء نے اس کے متعدد جو ابات دیے ہیں :

ہلا جواب : یہ ہے کہ حدود جاری ہونے سے گناہوں کا کفارہ ہو جاتا ہے لیکن چونکہ ابن ابی منافق تھا'اس لئے حدود کا مستحق نہیں بلکہ اس کے لئے دردتاک عذاب کا وعدہ ہے۔

دوسرا جواب: یہ ہے کہ حدود اسلامیہ کا نفاذ تو اقرارے ثابت ہو تا ہے یا گواہوں کی شمادت، سے اور اس کے سروہ مللہ میں نہ تو کسی نے گواہی دی اور نہ اس نے خود اعتراف و اقرار کیا کیونکہ اس کے گروہ

کے لوگ اس کے خلاف گواہی نہیں دے سکتے تھے اور وہ خود مسلمانوں کے سامنے اس طرح کی باتیں نہیں کر تا تھااس لئے حد سے محفوظ رہا۔

تیرا جواب: یہ ہے کہ حد قذف میں یہ اصول ہے کہ جس پر تہمت لگائی جائے 'وہ تہمت لگانے والے پر حد جاری کرنے کا مطالبہ کرے اور حضرت عائشہ نے اس کا مطالبہ نہیں کیا تھا۔

چوتھا جواب: یہ ہے کہ بربنائے مصلحت اس پر حدنہیں جاری کی گئی جس طرح نفاق کے ظاہر ہو جانے کے بعد بھی قبل نہیں کیا گیا کیونکہ وہ اپنی قوم کا سردار تھا اور اس کی طرف سے فتنہ انگیزی کا اندیشہ تھا اور لوگوں میں اسلام سے نفرت کا جذبہ پیدا ہو سکتا تھا۔ ان بعض وجوہ کی بنا پر حد جاری نہیں کی گئے۔ اس غزوہ سے واپسی پر عبداللہ بن ابی نے کہا کہ:

﴿ لَهِن رَّجَعْنَا إِلَى ٱلْمَدِينَةِ لَيُخْرِجَكَ ٱلْأَعَرُّ مِنْهَا ٱلْأَذَلُ ﴾ [المنافقون: ٨] الرُّمَ مدين والي گئة توعزت والے ذلت والوں كووہاں سے باہر تكال ديں گے۔

حضرت زید بن ارقم نے رسول الله صلی الله علیه وسلم کویه خبر پنچائی۔ عبدالله بن ابی عذر کرتا ہوا آیا اور قسمیں کھانے لگا کہ میں نے یہ بات نہیں کی۔ رسول الله صلی الله علیه وسلم خاموش ہو گئے۔ الله تعالیٰ نے سورہ منافقین میں حضرت زید بن ارقم کی تصدیق نازل فرمائی۔ نبی کریم صلی الله علیه وسلم نے حضرت زید سے فرمایا کہ خوش ہو جاؤ' الله تعالیٰ نے تمہاری تصدیق کردی اور مزید فرمایا کہ یہ وہ شخص ہے جس نے اپنے کان کا حق ادا کردیا۔

حضرت عمر جو حاضر مجلس تھ' عرض کیا' اے اللہ کے رسول (صلی اللہ علیہ وسلم) عباد بن بشیر کو تھم دیجئے کہ اس بد بخت کی گردن مار دیں۔ آپ نے فرمایا نہیں' لوگ کہیں گے کہ مجمہ (صلی اللہ علیہ وسلم) اپنے ساتھیوں کو قتل کرا دیتے ہیں۔

## فصل (۷۳) غزوه خندق

یہ غزوہ شوال سنہ ۵ مجری میں واقع ہوا۔ سب یہ ہوا کہ یہودیوں نے جب احد میں مشرکین کی کامیابی اور مسلمانوں کی فلست دیکھی اور سنا کہ ابو سفیان آئندہ سال پھر حملہ کرنے والا ہے 'توان کی بھی ہمتیں بلند ہو گئیں 'چانچہ یہود کے سردار قرایش کے پاس گئے۔ انہیں حملہ کے لئے اکسایا اور اپنی امداد و اعانت کا یقین دلایا۔ ان کے وعدے سے قرایش کو اور زیادہ جراء ت ہوئی 'اور وہ ان کے صلاح و مشورہ سے جنگ کی تیاریاں کرنے گئے اور قبیلہ غلفان اور دو سرے قبائل عرب کو اپنے جمنڈے تلے جمع کرنے گئے۔ تھوڑی ہی مدت میں ایک لشکر جرار فراہم ہوگیا' جس میں دس ہزار جانباز مختلف قبائل عرب میں سے تھے اور یہودی بھی شریک تھے۔ سپہ سالاری ابوسفیان کو دی گئ' اور اس فوج گراں نے سیالاب بلابن کرمدینہ کی ست پیش قدی شروع کی۔

اطلاع ملنے پر نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت سلمان فارس کے مشورے سے مدینہ کے گرد خندق پر پڑاؤ خندق کھدوائی اور تین ہزار مجاہدوں کی جمعیت لے کر آپ صلی اللہ علیہ وسلم شہرسے نکلے اور خندق پر پڑاؤ ڈال دیا۔ عین اس وقت یمودی قبائل نے معاہدہ تو ژدیا اور قرایش سے مل گئے اور منافقین کا نفاق کھل کیا جس کا اثر مسلمانوں پر بہت برا ہوا اور بہت سے لوگ بددل ہو گئے۔

اس دوران مشرکین کا الککر بھی آپنچا اور چاروں طرف سے مدینہ کا محاصرہ کرلیا۔ پورے ایک ممینہ تک محاصرہ اپنی پوری شدت سے جاری رہا۔ آخر اللہ تعالی نے اس نازک گھڑی میں دھیمری کی اور وشمنوں کی فکست کا سامان غیب سے کردیا۔ ہوا یہ کہ اللہ تعالی نے آند ھی کا ایک ہولناک طوفان بھیج دیا جس نے کفار کو سخت بد حواس کر ڈالا اور وہ بڑی ابتری کے ساتھ فرار ہو گئے۔ اس طرح بلا کسی بڑے کشت و خون کے دشمنان اسلام رسوا و خوار ہو کر فکست یاب ہوئے اور مسلمانوں کا دبد بہ ہر طرف قائم ہوگیا۔

کفار کی ناکام واپسی کے بعد آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم بھی مدینہ واپس تشریف لے آئے اور ہتھیار کھولنے گئے۔ عین اس وقت اللہ تعالی کا حکم پنچا کہ بنو قریند کو ان کی عمد شکنی کی سزا و بہتے ' چنانچہ فورا منادی کرا دی گئی کہ ہر مخض نماز عصر سے پہلے پہلے بنی قریند کی سرزمین میں پہنچ جائے اور خود بھی فورا روانہ ہو گئے۔ یبودیوں نے بھی مقابلہ کیا' لیکن بالا خر مقمور و مغلوب ہوئے۔ جن کی قسمت میں قتل ہونا تھا قتل ہوئے ' باتی ذات میں پڑے حتی کہ کوئی نام لینے والانہ رہا۔ان دونوں لڑا یکوں میں دس مسلمان شہید ہوئے۔

اس مقام پر علامہ ابن تیم نے قبیلہ عرینہ کے لوگوں کا واقعہ ذکر کرتے ہوئے تحریر فرمایا ہے کہ اس سے درج ذیل احکام ثابت ہوتے ہیں:

ا-اونك كابيثاب بينا جائز ہے-

۲۔جس جانور کا گوشت کھانا جائز ہے' اس کا پیشاب یاک ہے۔

٣- جنگجو كفار أكر اموال بر قبضه كرليس توانهيں ہاتھ پير كاشنے اور قتل كى سزا دى جائے گ-

سم - مجرم جیسا جرم کرے ویسائی معالمہ اس کے ساتھ کیا جائے گا۔

چانچہ ان لوگوں نے جرواہے کی آئھوں میں سلائی ڈالی تھی' توان کی آٹھوں میں بھی سلائی ڈالی

ان تفصیلات سے معلوم ہوا کہ یہ واقعات مستقل تھم کا درجہ رکھتے ہیں آگر بچہ اس وقت تک اسلامی حدود کے احکام نازل نہیں ہوئے تھے لیکن نازل ہونے کے بعد اس کا اثبات ہوا نہ کہ ابطال۔

## فصل (۷۴) صلح حدیدبیه کاواقعه

یہ غزوہ ذی القعدہ سنہ ۲ مجری میں واقع ہوا۔ تفصیل یہ ہے کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم چودہ سو مسلمانوں کے ہمراہ عمرہ کی غرض سے مکہ روانہ ہوئے۔ ایک جاسوس پہلے سے بھیج دیا تھا کہ قریش کی نقل وحرکت سے آگاہ کر آ رہے۔ مقام عسفان میں پنچے تو مخبرنے خبردی کہ قریش نے اپنی تیاریاں مکمل کرلی ہیں۔ وہ آپ سے جنگ کریں گے اور کعبہ سے قریب نہ ہونے دیں گے۔

آپ ضلی اللہ علیہ وسلم نے مشورہ کیا۔ حضرت صدیق رضی اللہ عنہ کی رائے یہ تھی کہ اپنی طرف سے کوئی چھیڑنہ کی جائے۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے بھی یہ رائے پیند کی اور آگے بڑھے۔ بھی یہ رائے پیند کی اور آگے بڑھے۔

آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے مقام حدید پہنچ کر حضرت عثان رضی اللہ عنہ کویہ پیغام دے کر مکہ بھیچا کہ ہم جنگ کے ارادے سے نہیں آئے ، صرف عمرہ مقصود ہے ، اس لئے ہمیں نہ روکو۔ قرایش نے یہ پیغام بے پروائی سے سنا اور حضرت عثان رضی اللہ عنہ سے کہنے گئے کہ جو پچھ تم نے کہا ہے ہم نے من لیا ، بس رہنے دو۔ اس کے بعد صلح کی بات چیت شروع ہوئی تو بردھتے بردھتے جھڑے کی صورت پیدا ہو عمی ۔ فریقین نے ایک دو سرے پر پھراؤ کیا اور تیر برسائے۔ اسی دو ران آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو خبر ملی کہ حضرت عثان کو شہید کر دیا گیا ہے۔ اس سے مسلمانوں میں سخت غم و غصہ پیدا ہو گیا اور سب نے درخت کے نیچے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ہاتھ پر بیعت کی کہ اثریں گے اور کسی حال میں بھی نہ بھاگیں سے۔ لیکن حضرت عثان رضی اللہ عنہ جلد ہی مکہ سے صبح و سالم واپس آگئے جس سے جوش شمنڈا بھاگیں سے۔ لیکن حضرت عثان رضی اللہ عنہ جلد ہی مکہ سے صبح و سالم واپس آگئے جس سے جوش شمنڈا ہوا اور صلح کی تفتگو از سرنو شروع ہوئی۔ پھر حسب ذیل شرطوں پر عمد نامہ لکھا گیا :

۱- وس سال تک جنگ و جدل مو قوف رہے اور کوئی کسی کو نہ ستائے۔

٧ - مسلمان اس وقت واپس جائيس- آئنده سال آسكتے ہيں گرنيزے اور تيرنه لائيس- صرف

تکواروں کی اجازت ہے اور وہ بھی نیاموں کے اندر ہوں۔

س- مکہ میں تین دن قیام رہے گا۔ اس کے بعد فورا واپسی ہوگ۔

۳ – ان دس سالوں میں جو مسلمان قرایش کے پاس آئے گا' وہ اسے واپس نہ کریں گے' کیکن قرایش کا جو آدمی مسلمانوں کے پاس چلا جائے گا'وہ اسے داپس کردیں گے۔

اس آخری شرط نے مسلمانوں کو نمایت برہم کردیا اور وہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے کہنے گئے ' یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کیا یہ شرط بھی ہم منظور کرلیں گے؟ آپ نے جواب دیا' ہمارا جو آدمی ان کے پاس چلا جائے گا خدا کی اس پر رحمت ہوگی اور ان کا جو آدمی ہمارے پاس آجائے گا' اور ہم ان کے حوالے کردیں مے' اللہ اس کے لئے کوئی نہ کوئی راستہ نکال دے گا۔

معاہدہ کمل ہو گیا تو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے مسلمانوں کو تھم دیا کہ اٹھو ' قربانی کرد اور رمنڈاؤ۔

### صلح حدیدیه کے بعض اہم واقعات:

اس موقع پر قبیله خزاعه آپ صلی الله علیه وسلم کی حمایت میں داخل ہوا اور قبیله بکر قریش کی حمایت ب-

ا۔ صلح حدید بیری کے موقع پر اللہ تعالیٰ نے کعب بن عجرہ کے متعلق سے تھم نازل فرمایا کہ جج میں سر نہ منڈانے والے فدیہ میں روزہ رکھیں یا صدقہ یا قرمانی کریں۔

۲ - اس صلح میں نبی کریم صلی الله علیه وسلم نے حلق کرنے والوں کے لئے تین بار اورقصر کرانے والوں کے لئے ایک بار دعائے مغفرت فرمائی-

سو۔ اسی موقع پر دس آدمیوں کی جانب سے ایک اونٹ نحر (ذیج) فرمایا اور سات آدمیوں کی جانب سے ایک گائے ذیج کی۔

۳ – اس واقعہ میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک اونٹ کو حدی میں دیا جو کہ ابوجهل کی ملکیت میں رہ چکا تھا ناکہ مشرکین جل اشھیں۔

۵-ای دنت سوره فتح نازل بهوئی۔

جب آپ صلی الله علیه وسلم مدینه واپس تشریف لائے تو کچھ عورتیں مسلمان ہو کر آئیں لیکن الله

تعالی نے انہیں دالیں کرنے سے منع فرما دیا۔ کما گیا کہ عور توں کے معالمہ میں بیہ شق منسوخ ہوگئ۔ ایک قول میہ ہے کہ قرآن کے ساتھ سنت کو محدود کر دیا گیا اور ایسا بہت کم ہو تا ہے۔ لیکن صحیح قول بیہ ہے کہ صلح حدید بیہ میں صرف مردوں کے متعلق بیہ شرط طے ہوئی تھی' چنانچہ مشرکین نے چاہا کہ اس کا دونوں منفوں (مردوعورت) ہر اطلاق کیا جائے لیکن اللہ تعالی نے اس سے انکار فرمایا۔

### صلح صديبي سے مستنبط بعض احکام ومسائل:

ا - بیہ معلوم ہوا کہ جج کے مہینوں میں عمرہ کیا جا سکتا ہے'اور میقات سے عمرہ کا احرام باندھنا افضل ہے' جیسا کہ جج کا احرام - جس حدیث میں سیر فدکور ہے کہ "بیت المقدس سے عمرہ کا احرام باندھنے والے کے عمرہ کا جاتے ہیں"' وہ ثابت نہیں۔

۲ - بیہ بھی معلوم ہوا کہ تنہا عمرہ میں قربانی کا جانور بھیجنا سنت ہے اور اس میں علامت لگاتا سنت ہے نہ کہ مثلہ کیا جائے کیونکہ بیہ ممنوع ہے۔

س-معلوم ہوا کہ دشمنان اسلام کو جلانامستحب ہے۔

۳ ۔ نیز معلوم ہوا کہ امیر کو چاہیے کہ دشمنوں کی نقل و حرکت کا اندازہ کرنے کے لئے جاسوس ارسال کرے۔

۵ - نیز اہل شرک ہے بوقت ضرورت جماد میں تعاون و مدد حاصل کرنا جائز ہے' چنانچہ عیبنہ خزاعی ہے جو کہ کا فرتھا آپ نے مددلی تھی۔

۱ - بیابھی معلوم ہوا کہ امام رعیت سے مشورہ کر سکتا ہے ناکہ صبیح رائے سامنے آئے 'لوگوں کو اطمینان قلب ہواور تھم اللی پر عمل ہو۔

ے۔معلوم ہوا کہ مشرکین کی اولاد کو جنگ سے پہلے قید کرنا جائز ہے۔

۸ - یہ بھی معلوم ہوا کہ غلط بات کی خواہ غیر مکلٹ کی طرف منسوب ہو تردید کرنی چاہیے 'چنانچہ جب لوگوں نے کہا کہ قصواء او نٹنی اڑگئ ہے تو آپ نے فرمایا کہ وہ اڑی نہیں 'اور نہ اسے زیبا ہے۔

9 - دین کی خبر پر حلف اٹھانا جائز ہے بلکہ مستحب ہے۔ جس سے اس کی تاکید ہو' نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے اس سے زاید بار حلف اٹھانا ثابت ہے' اور تین مقامات پر تو اللہ تعالی نے تقیدیق کے لئے حلف اٹھانے کا حکم دیا۔ جیسا کہ سورہ یونس' سورہ سباٴ اور سورہ تغابن میں ندکورہے۔ الله عرب مشركين الل بدعت وفق و فجور مين جلا لوگ بهي اگر الله كي محرات كي عظمت و احرام كا مطالبه كرين تواس سلسله مين ان سے تعاون كرنا چاہيے اور دو سرول كو ان سے روكنا چاہيے اور حمات الله كي تعظيم مين توان كي مدد كرنا چاہيے البته ان كے ذاتى فت و فجور مين بالكل تعاون نه كرنا ہوگا۔ چنانچه الله كي تعظيم مين توان كي مدد كرنا ہوگا۔ چنانچه الله تعالى كى بہنديده چيز پر مدد طلب كرنے والے مخص كى بہنر حال مدد كى جائے والے اس سے كوئى ناپنديده چيز كاظمور لازم نه آئے۔

یہ مقام بہت نازک اور مشکل ہے 'اس لئے بہت سے صحابہ کے دلوں میں تنگی پیدا ہوئی تھی۔ حضرت عمر رضی اللہ عند نے اس وجہ سے اس موقع پر اپنی نارائسگی کا اظمار کیا تھا اور حضرت ابو بکرنے انہیں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا جواب دیا۔

اس سے بیہ بھی ثابت ہوا کہ وہ تمام محابہ میں افضل تھے 'اللہ 'رسول اور دین کے بارے میں ان کی واقعت سب سے زیادہ اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی موافقت میں سب سے زیادہ سخت تھے۔ اس وجہ سے معنرت عمررضی اللہ عنہ نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم اور معنرت ابو بکر کے علاوہ کسی اور محابی سے دریافت نہیں کیا۔

1- به بھی معلوم ہوا کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم عدیبیہ کی جانب دائیں طرف ماکل ہو کرنگلے تھے۔ اسی وجہ سے امام شافعی کا قول ہے کہ اس کا بعض حصہ حرم میں ہے اور بعض حصہ حل میں۔ اسی واقعہ کے ضمن میں امام احمد نے یہ روایت نقل کی ہے کہ نبی کریم صلی للہ علیہ وسلم حرم میں نماز پڑھتے تھے اور قیام عدود حرم سے باہر تھا۔ اس میں نہ بھی اشارہ ہے کہ اجر میں اضافہ کا وعدہ پورے حرم سے متعلق ہے۔ مرف معجد سے نہیں اور آپ کے ارشاد گرامی «صَلاَةٌ فِي الْمَسْجِدِ الْحَرَام» کی حیثیت متعلق ہے۔ مرف معجد سے نہیں اور آپ کے ارشاد گرامی «صَلاَةٌ فِي الْمَسْجِدِ الْحَرَام» کی حیثیت وی ہے جو آیت کریمہ فکا یکھ رُوُا الْمَسْجِدَ الْحَرَام اور سُبْحَنَ الَّذِی اَسْرَی بِعَبْدِهِ اَلْمَسْجِدِ الْحَرَام اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ الله

الله - معلوم ہوا کہ جو مکہ کے قریب اترے اسے چاہیے کہ حل میں اترے اور حرم میں نماز ادا کرے۔ حضرت ابن عمر رضی اللہ عنماایا ہی کیا کرتے تھے۔

ساا۔ بیہ بھی معلوم ہوا کہ مسلمانوں کی مصلحت کے پیش نظرامام صلح کامطالبہ کر سکتا ہے۔ ۱۳۳ – اس سے بیہ بھی معلوم ہوا کہ غیرمسلم قاصدوں کی آمد کے موقع پر فخراور شان و شوکت اور امام کی توقیرو تعظیم کے لئے کسی کا بطور محافظ تکوار لے کر کھڑا ہوتا مناسب و جائز ہے۔ بیہ تنکبرمذموم میں شار نہیں ہوگا' جیسا کہ حضرت مغیرہ اس موقع پر آپ کے سرکے پاس تکوار لے کر کھڑے تھے اور وہ آپ کے روزانہ کے معمول میں نہ تھا۔

10- ودسرے بید کہ قاصد کے سامنے اونؤں کو بھیجنے سے بید دلیل ثکتی ہے کہ کفار کے قاصدول کے سامنے اسلامی شعائر کا اظہار مستحب ہے۔ مغیرہ بن شعبہ سے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا بید فرمانا کہ اسلام مجھے قبول ہے اور مال سے کوئی مطلب نہیں' اس بات کی دلیل ہے کہ معاہرہ والے مشرک کا مال محفوظ ہے۔ اس پر قبضہ نہیں کیا جائے گا' بلکہ واپس کر دیا جائے گاکیوں کہ مغیرہ امان کے بعد ان کی مصاحبت میں آیا تھا۔ پھر بے وفائی کر کے قبضہ کر لیا' لیکن نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کے مال سے کوئی تعرض نہ کیا' نہ مدافعت کی' نہ صاحب دی کوئکہ بید واقعہ مغیرہ کے اسلام قبول کرنے سے پہلے چیش آیا۔

۱۱ - اس سے بید معلوم ہوا کہ مسلحتہ شرمگاہ کا نام کھلے الفاظ میں لیا جا سکتا ہے جیسا کہ حضرت ابو پر نے عودہ بن مسعود کو مخاطب کرکے کما تھا کہ «اُمْصُصُ بَظْرَ اللاَّتِ وَالْمُزَّى» المت و عزی کی شرمگاہ کی چوسو' اور جیسا کہ جا ہلیت کے دور کے نعروں کو دہرانے والے مخص کے حق میں باپ کی شرمگاہ کی وضاحت کا تھم ہے۔

اس میں کسی طرح کا کنامیہ نہیں کیا گیا ہے۔ کیوں کہ ہرمقام کے مناسب ایک بات ہوتی ہے۔

ے اور تا میں گئی ہے۔ اولی پر صبرو بخل سے کام کینا چاہیے۔جیسا کہ عروہ کے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی دا ژھمی کیڑنے پر آپ کی طرف سے کوئی اعتراض نہیں ہوا۔

۱۸ - نیز معلوم ہوا کہ مستعمل پانی 'نخامہ و ملغم وغیرہ جیسے موادیاک ہیں ۔

الله عليه وسلم نے اللہ عليه وسلم نے فرمايا "اب كام آسان ہو گيا"۔

۲۰ - اس واقعہ ہے یہ بھی معلوم ہوا کہ مصلحت کی بنیاد پر مشرکین کا ساتھ دے کر صلح کرنا جائز

۔ ۲۱ – اگر کوئی مخص وقت کے تعین کے بغیر قتم کھائے یا نذر مانے یا کوئی وعدہ کرے تو اس کی تغییل فوری ضروری نہیں بلکہ اسے مہلت رہے گ۔

۲۲ - حلق کروانا قصرے افضل ہے۔ عمرہ میں بھی حج کی طرح حلق یا تنقیر ہے۔ حج یا عمرہ میں زبردسی روئے گئے فخص کے لئے بھی حلق یا تنقیر کرنا ہے۔ ۲۳- محسراس جگہ قربانی کرے جہاں اسے روکا گیا' چاہے حل ہویا حرم' یہ ضروری نہیں کہ جانور کسی مختص کو دے ناکہ وہ حرم میں لے جا کراس کی قربانی کرے اور ریہ کہ حدی کے اپنے پہنچنے سے پہلے وہ مختص حلال نہ ہوگا' کیوں کہ قرآن میں ارشاد گرامی ہے :

﴿ وَٱلْهَدِّى مَعْكُوفًا أَن يَبِلُغَ مَحِلَّهُ ﴾ [الفتح: ٢٥]

اور قربانیوں کو قرمان گاہ تک پہنچنے ہے رو کا کہ وہ اپنی جگہ پر کھڑی کی کھڑی رہ گئیں۔

۲۲- جس جگہ ان لوگوں نے قرمانی کی تھی وہ حل کا مقام تھا کیوں کہ حرم پورا کا پورا قربانی کی جگہ ہے۔ اگر جانور وہاں پہنچ جا آ تو آیت میں روکنے کا ذکر نہ ہو آ۔

۲۵ – بیہ بھی معلوم ہوا کہ محصر پر قضا واجب نہیں ہے۔ اس صلح کے بعد والے عمرہ کو عمرہ القصاء اس لئے کما جاتا ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کے دوبارہ کرنے پر معاہدہ کیا تھا۔

۱۲۹ - بیر بھی معلوم ہوا کہ تھم عام کی تغیل فوری ضروری ہے درنہ تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سحابہ کرام کے فورا عمل نہ کرنے پر تاراض نہ ہوتے۔ صحابہ کا بیر توقف و تردد سعی مغفور تھی' نہ کہ سعی مخلور۔ اللہ تعالیٰ نے ان کی کو تاہیوں کو معاف کر دیا تھا اور جنت کا حقد ار کر دیا تھا۔

12- کفارہے اس شرط پر معاہدہ جائز ہے کہ اگر مسلمان مردوں میں سے کوئی آئے تو اسے واپس کر دیا جائے۔ اگر عور تیں آئیں تو انہیں نہ لوٹایا جائے کیونکہ ان کالوٹانا جائز نہیں۔ اس معاہدہ کا میں جزء قرآن کی نص سے منسوخ ہے۔ ودسرے اجزاء کی منسوخی کا وعوی صبحے نہیں۔

۲۸ – بیہ بھی معلوم ہوا کہ اگر کوئی عورت مسلمان ہو کر شوہر کے نکاح سے بھاگ آئے تو الیم صورت میں متفقہ و متعینہ قیت ادا کی جائے اور مہرمثل کا اعتبار نہ ہوگا۔

79 - کفار کے پاس حسب معاہدہ امام کے پاس آنے والے کسی مخص کو لوٹانے میں وہ مخص واخل نہ ہو گا جو اسلام کی حالت میں امام کے علاوہ کسی اور علاقہ میں چلا جائے۔ ایسا مخص اگر امام کے علاقہ میں آئے گاتو بغیر طلب اس کالوٹاٹا ضروری نہیں۔

۳۰ – اگر کسی نے بھاگ کر آنے والے مسلمان کو حوالہ کردیا اور پھروہ راستہ میں ان لوگوں کو قتل کر دے' تواس پرِ دیت یا قصاص واجب نہ ہو گا اور نہ امام اس کا ذمہ دار ہوگا۔

ا۱۱- اگر کسی مسلمان بادشاہ اور کافرول کے درمیان کوئی معاہدہ ہوا ہو تو کسی دو سرے علاقہ کا حاکم ان پر حملہ آور ہو سکتا ہے۔ شیخ اسلام ابن تیمیہ نے الیا ہی فتوی دیا ہے۔ انہوں نے مشرکین کے ساتھ ابو

بصيركے معاملہ كى مثال بطور دليل پيش كى ہے۔

واقعه صلح حديبيي من بعض مخفي مكتس:

اس واقعہ میں جو بے شار سمکتیں بنیاں ہیں'انھیں سوائے اللہ تعالیٰ کے کوئی شار نہیں کر سکتا۔ چنانچہ یمال بعض حکمتوں پر روشنی ڈالی جاتی ہے۔

ا۔ یہ معاہدہ عظیم الثان فتح کا پیش خیمہ تھا' اور اللہ تعالیٰ کی یہ سنت طیبہ ہے کہ جو بھی عظیم المرتبت و جلیل القدر کام کرتا ہے تو اس کے لئے پہلے مقدمات اور تمہید قائم فرما تا ہے جو اس کا سبب بنتی ہیں اور اس کی طرف رہنمائی کرتی ہیں۔

۲- یہ معاہدہ سب سے بڑی فتح تھی کیونکہ لوگوں نے ایک دو سرے کو امان دے دی اور مسلمان اور کفار آپس میں آزادانہ ملنے لگے۔ انہیں اسلام و قرآن کی دعوت دینے لگے اور اسلام کے متعلق علانیہ مناظرے شروع ہو گئے۔ مخفی طور پر جو مسلمان تھا 'وہ بھی ظاہر ہو گیا اور اس مرت میں جس نے چاہا 'وہ اسلام میں داخل ہو گیا۔ اس طرح وہ شرائط جنہیں کفار نے اپنے فائدہ کے لئے معاہدہ میں شامل کیا تھا 'مسلمانوں کے حق میں مفید ہو گئیں۔ کفار عزت کی سوچ رہے تھے لیکن انہیں ذلت نصیب ہوئی اور مسلمانوں نے اللہ کے سامے عاجزی کی تو انہیں عزت حاصل ہوئی۔ اس طرح باطل کے سمارے حاصل ہوئے۔ والی عزت حی وجہ سے ذات بن گئی۔

۳ - اس معاہدہ کو اللہ تعالی نے ایمان ویقین میں اضافہ کا سبب قرار دیا۔ قضا و قدر اللی پر رضا وعدول کی تقدیق اس کے وعدول کا انظار ' پھر سکینہ کی صورت میں اللہ تعالیٰ کے انعامات کا مشاہدہ جس کے ذریعہ دلول کو اطمینان نصیب ہوا اور انہیں قوت حاصل ہوئی ' جس کی انہیں سخت ضرورت تھی' کیونکہ حالات ایسے تھین تھے کہ بہاڑ بھی ڈگھا جا آ۔

۴- اس صلح نامہ کو اللہ تعالیٰ نے اپنے رسول کے تمام گذشتہ و آئندہ گناہوں کی بخشش کا سبب بنایا اور ان پر اپنی نعمت کے اتمام اور صراط منتقیم کی طرف ہدایت اور غالب نصرت کا سبب قرار دیا۔

یماں پر اللہ تعالی نے مومنوں کے دلول کو اضطراب و پریٹانی کے موقع پر سکون و اظمینان سے متصف فرمایا ' پھراللہ تعالی نے اپنے رسول کی بیعت کا ذکر فرمایا اور اسے اس طرح موکد کیا کہ گویا کہ اللہ تعالیٰ کی بی بیعت ہے۔ جب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا دست مبارک ان کے ہاتھوں پر تھا تو گویا کہ

ان پر الله تعالی کا دست مبارک تھا۔

پھر خردی کہ اس عمد کو توڑنے والے کی اس حرکت کا زوال خود اس پر آگر رہے گا'اور ان اعراب کا ذکر فرمایا جنوں نے عمد شکنی کی اور اللہ کے ساتھ بد ظنی کا ثبوت دیا۔ پھر فرمایا کہ اللہ تعالی رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم کے ہاتھ پر بیعت کی وجہ سے مومنوں سے راضی ہوا اور اس وقت ان کے قلوب جس صدق و وفا سے پر تھے' خدا بی خوب جانتا ہے۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ نے ان کے قلوب پر سکینہ طمانیت' اور رضا نازل فرمائی' اور ان کو فتح و نفرت سے ہمکنار کیا اور کثیرمال غنیمت سے نوازا۔

سب سے پہلی فتح اور غنیمت خیبر میں حاصل ہوئی تھی پھر فتوحات و غنائم کا سلسلہ ہمیشہ کے لئے کھل یا۔

مسلمانوں سے مخالفین کے ہاتھوں کو رو کئے کا جو ذکر ہے 'اس کی تغییر میں بعض لوگوں کا قول ہے کہ اہل مکہ کے شرسے محفوظ کرنا مراد ہے۔ بعض کا قول ہے کہ یمودیوں کی طرف اشارہ ہے جو صحابہ کے مدینہ سے نکلنے کے بعد وہاں پر موجود مسلمانوں کو قتل کرنے کا منصوبہ بنا رہے تھے۔ بعض حضرات کا قول ہے کہ خیبر کے لوگ اور قبیلہ اسد و غطفان کے حلیف لوگ مراد ہیں۔ لیکن صحح و راجج قول ہے ہے کہ آیت ان تمام دشمنان اسلام کے حق میں عام ہے۔ اللہ تعالی کا ارشاد گرامی ہے :

﴿ وَلِتَكُونَ ءَايَةً لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [الفتح: ٢٠] اور تا كم مومنول كے لئے نثانی بن جائے۔

نشانی بننے والی چیز کو بعض نے ہاتھوں کے روکنے کو اور بعض نے فتح خیبر کو قرار دیا ہے۔ اس تعت کے بعد اللہ تعالی نے مسلمانوں کو نعمت ہرایت سے بھی نوازا اور ان سے ایسی فتوحات و غنائم کا وعدہ فرمایا جن کا نصور بھی نہیں کر سکتے تھے۔ اس کی تفییر فتح کمہ' روم' فارس اور خیبر کے بعد مشرق و مغرب کی دیگر فتوحات سے کی گئی ہے۔

اس کے بعد فرمایا کہ اگر کفار اولیاء اللہ سے جنگ کریں توانہیں نفرت نہ طے گی اور پیٹھ پھیر کر فرار ہو جائیں گے' اور اس کے بندوں میں یہ اللہ تعالیٰ کی سنت قدیمہ چلی آ رہی ہے اور اللہ کی سنت میں تبدیلی نہیں آیا کرتی۔

آگریمال میہ سوال کیا جائے کہ ایسی صورت حال غزوہ احد میں کیوں پیش نہیں آئی' تو اس کا جواب میہ ہے کہ اللہ تعالی کا میہ وعدہ مبرو تقوی کی شرط ہے مشروط ہے' اور احد کے دن چو نکہ مسلمانوں نے مبر کا دامن چھوڑ دیا تھا اور سستی اور بزدلی کا مظاہرہ کیا اور تقوی کے بجائے مخالفت و نافرمانی میں ملوث ہو گئے' اس لئے اللہ تعالی کاوعدہ پورا نہ ہوا۔

پھر مذکورہ مردوں اور عور توں کی وجہ سے ہاتھوں کو روکنے کا ذکر کیا اور ان سے عذاب کو اس طرح دور کیا جس طرح رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی موجودگی کے وقت آپ کے سبب عذاب کو ہٹایا تھا۔

پھر کفار کے دلوں کی حمیت کا ذکر فرمایا جس کا مرجع ان کی جمالت اور ظلم و زیادتی ہے 'اور اس حمیت جالمیہ کے مقابلہ میں اپنے اولیاء کے دلوں میں جو اطمینان و سکینت نازل فرمائی ہے 'اس کا ذکر فرمایا۔ اور کلمہ تقوی کو اس لئے ضروری قرار دیا ہے کہ اس سے عام طور پر وہ تمام باتیں مراد ہیں 'جن سے اللہ تعالیٰ کا ڈرید اہواور سب سے اعلیٰ وافعنل کلمہ اخلاص ہے۔

پھر فرمایا کہ اللہ تعالیٰ کی ذات پاک ہے جس نے اپنے رسول کو ہدایت اور دین حق دے کر مبعوث فرمایا تاکہ اسے باتی تمام ادیان پر غالب کردے۔ پس جب دین اسلام کے اتمام کا اور تمام ادیان پر غلبہ عطا کرنے کا کفیل خود اللہ تعالیٰ ہوگیا تو اس میں مسلمانوں کے قلوب کو قوت و فرحت حاصل ہوئی اور اس عمد پر انہیں تقین حاصل ہوا کہ ضرور پورا ہو کر رہے گا۔

یہ نہ سمجھا جائے کہ حدیدیہ کے روز جو چٹم پوٹی واقع ہوئی وہ دشمن کی مدود نفرت اور اپنے رسول و دین سے اعراض تھا' اور یہ ہو بھی کیسے سکتا ہے جب کہ اللہ تعالی نے اپنے رسول کو دین حق کے ساتھ مبعوث فرمایا اور وعدہ کیا کہ اس دین کو باقی تمام اویان پر غالب کردے گا اس کے بعد اللہ نے اپنے رسول کا اور ان کی پاکباز جماعت کا ذکر کیا اور ان کی بھترین تعریف فرمائی۔ جب کہ فرقہ روافض اس کے برعکس بات کہتے ہیں۔

# فصل (۷۵) غزوه خیبر

موسی بن عقبہ فرماتے ہیں کہ جب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم حدیبیہ سے لوٹ کر مدینہ تشریف لائے تو تقریبا ہیں دن محمرے' اس کے بعد آپ صلی اللہ علیہ وسلم خیبری طرف نظے اور اللہ تعالی نے حدیبیہ ہی ہیں اس کا وعدہ فرما دیا تھا۔

مینہ پر حضرت سباع بن عرفطہ کو اپنا نائب مقرر فرمایا۔ اس وقت حضرت ابو ہریرہ پہلی مرتبہ مدینہ پنچے اور دو سری اور منج کی نماز میں حضرت سباع ابن عرفط سے پہلی رکعت میں ﴿ آ مید میں ہو'اس کے پاس دو رکعت میں ﴿ وَیْلُ لِلْمُطَفِّفِينَ ﴾ سنی۔ نماز بی میں کہنے گئے کہ : "فلال مخص کا ناس ہو'اس کے پاس دو پیانے سے لیتا ہے تو ہوئے بیانے سے لیتا ہے۔ نماز سے کئی چیز ناپ کر دیتا ہے تو جھوٹے بیانے سے ملاقات کی۔ غزوہ سے وابسی پر نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ان لوگوں کو مال غنیمت میں شریک فرمایا۔

نیم کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے خیبر پہنچ کر صبح کی نماز ادا فرمائی۔ اس کے بعد مسلمان سوار ہوئے تو اہل خیبر اپنچ کر صبح کی نماز ادا فرمائی۔ اس کے بعد مسلمان سوار ہوئے تو اہل خیبر اپنچ کھیتوں اور کام کاج کی جگسوں کی طرف نگلے اور انہیں مسلمانوں کی آمہ کاعلم تک نہ تھا بلکہ وہ اپنچ کھیتوں کی طرف نگلے تھے۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا : اللہ اکبر خیبر برباد ہو گیا' اللہ اکبر خیبر برباد ہو گیا' اللہ اکبر خیبر برباد ہو گیا' جب ہم ایک قوم کے علاقہ میں ازے تو ڈرائے جانے والوں کی صبح بری ہوئی۔ اس کے بعد حصرت علی رضی اللہ عنہ کو جھنڈا عطا فرمایا جس کی تفصیل حدیث کی کتابوں میں نہ کور ہے' پھر مصنف نے حضرت علی رضی اللہ عنہ کے مقابلے کا حال اور عامر بن الاکوع کا واقعہ نقل کیا ہے۔

ہے ، چر مصنف نے مفرت علی رصی اللہ عنہ کے مقابلے کا حال اور عامر بن الاکوع کا واقعہ تھل کیا ہے۔ چنانچہ اس محاصرہ کے بعد بالا خرنجبر کے یہودی بست ہو گئے اور انہیں اس بات پر صلح کرنی پڑی کہ جلاد طن ہو جائیں اور ہتھیاروں کے علاوہ جتنا مال و متاع اپنی بار برداریوں پر لے جاسکتے ہیں 'لے جائیں لیکن جب جلاو طنی کا وقت آیا تو عرض کرنے لگے آپ ہمیں رہنے دیں ہم اس زمین سے خوب واقف ہیں اور دعدہ کرتے ہیں کہ اس کی اصلاح و در علی اور حفاظت کرتے رہیں گے۔ خود آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کرام کے پاس اس وفت کھیتی باڑی کے لئے آدمی نہ تنے ' آپ نے یمودیوں کی درخواست منظور کرلی اور جلاوطنی عارمنی طور پر ملتوی کرکے آدھی بٹائی پر انہیں زمینس دے دیں۔

معاہدہ میں کوئی میعاد مقرر نہ تھی بلکہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی مرضی پر موقوف تھا جب تک چاہیں انہیں رکھیں۔ اور معاہدہ میں یہ بھی شرط رکھی کہ سونا اور چاندی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا ہوگا اور وہ اس کو چھپائیں گے نہیں اور نہ کوئی چیز آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے او جمل کریں ہے۔ اگر انہوں نے ایک حک جس میں مال اور انہوں نے ایک حک جس میں مال اور حی ابن انہوں نے ایک حک جس میں مال اور حی ابن انہوں نے ایک حک جس میں مال اور حی ابن انہوں نے ایک محک جس میں مال اور حی ابن انہوں نے دفت خیبر کی طرف اٹھا لے حی ابن انہ الحقیق کے علاوہ کسی کو تعد آپ نے ابن انی الحقیق کے علاوہ کسی کو تھی نہیں کرایا۔

ای غزوہ میں صغیہ بنت حی بن اخطب قید ہو کر آئیں اور وہ ابن ابی الحقیق کی زوجیت میں تھیں اور اسلام لے آئیں تھیں۔ آپ نے انہیں اپنے لئے منتخب کر لیا اور آزاد کرکے زوجیت میں لے آئے۔ نفذ میرادا نہیں کیا بلکہ آزادی کو میر قرار دیا۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے خیبر کی پیداوار چھتیں سہم میں تقتیم فرما دی۔ ہرسہم ایک سوسہم کا تھا گویا کہ کل چھتیں سوسہم بن گئے۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ سلم اور مسلمانوں کے لئے نصف یعنی اٹھارہ سوسہم تھے۔ باقی نصف یعنی اٹھارہ سوسہم اس کے محافظین اور وہاں پر مسلمانوں کے امور کے لئے چھوڑ دیئے گئے۔

امام بیہ بی فرماتے ہیں کہ اس کا سبب رہ ہے کہ خیبر کا ایک حصہ حملے ہے اور ایک حصہ صلح ہے فتح ہوا۔ چنانچہ جو حصہ لڑائی سے فتح ہوا اسے اہل خمس اور غانمین میں تقتیم کر دیا گیا اور جو حصہ صلح ہے فتح ہوا اسے منتظمین اور مسلمانوں کے امور اور مصالح عامہ کے لئے چھوڑ دیا گیا۔

امام بیہ قی کی بیہ وضاحت امام شافعی کے زرجب کے اس قاعدہ پر مبنی ہے کہ جنگ کے ذریعہ فتح کی جانے والی تمام زمینوں کو تقسیم کرنا واجب ہے الیکن جو سیرد مغازی کا مطالعہ کرے گا'اس پر بیہ بات روز روشن کی طرح واضح ہو جائے گی کہ خیبر قوت سے فتح ہوا اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم بزور قوت اس علاقہ برقابض ہوئے۔ اگر مصالحت سے فتح ہوا ہو تا تو آپ جلاوطن نہ کرتے۔ البتہ امام کو افتیار ہے کہ

چاہے تو زمین تقسیم کرے یا روک رکھے۔ اگر چاہے تو پچھ تقسیم کرے پچھ روک رکھے۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے تیوں طرح کے افعال ثابت ہیں' چنانچہ آپ نے بنو قریند و بنو نفیر کی زمین کو تقسیم کردیا تھا' مکہ کو تقسیم نہیں کیا' اور خیبر کے ایک حصہ کو تقسیم کردیا اور ایک حصہ کو ہاتی رکھا۔

اہل حدید پیں سے سوائے حضرت جابر بن عبداللہ کے کوئی خیبر سے غیر حاضر نہ تھا۔ آپ نے ان کے لئے حصہ لگایا۔ اس غزوہ میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں آپ کے چھا زاد بھائی جعفر بن ابی طالب اور ان کے ساتھی بھی آئے۔ ان کے ہمراہ ابو موسی اشعری اور ان کے رفقاء اشعری قبیلہ کے لوگ تھے۔

ای جنگ میں ایک یہودی عورت زینب بنت الحارث نے زھر ملا کر بھنی ہوئی بکری تحفہ میں پیش کی جے آپ نے اور بعض موئی برا نہیں دی اور جے آپ نے اور بعض صحابہ نے تاول کیا۔ ایک روایت میں ہے کہ آپ نے اس عورت کو قتل کرنے کا تھم دے دیا تھا۔ حضرت ابو ہریرہ کی روایت ہے کہ گھانے والوں میں بشرین البراء کا انتقال ہوگیا تو آپ نے اس عورت کو قتل کروا دیا۔

جب قریش کو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے خیبر پر حملہ کی خبر ملی تو انہوں نے آپس میں شرط لگائی۔ بعض کہتے تھے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ غالب ہوں محے 'اور بعض لوگ کہتے تھے کہ دونوں حلیف اور خیبر کے بیودی غالب ہوں مے۔ مصنف نے یہاں حجاج بن علاط جو مسلمان ہو محے تھے 'اور فنخ خیبر میں شریک تھے ان کاواقعہ ذکر کیا ہے۔

### غزوہ خیبرے مشنط احکام ومسائل:

اس غزوہ سے مندرجہ ذیل فقهی احکام ومسائل ثابت ہوئے۔

۱- حرمت والے مہینوں میں کفار سے قتل و قبال جائز ہے۔ کیونکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم محرم میں خیبر کی جانب روانہ ہوئے تھے۔

۲- مال غنیمت تنتیم کرنے میں سوار کو تمن جھے اور پیدل کے لئے ایک حصہ دینا چاہئے۔

۳- ایک فوجی کے لئے جائز ہے کہ اگر اسے کھانے کی کوئی چیز لمے تواسے استعال کرے اور اس میں سے خس ادا نہ کرے' جس طرح حضرت عبداللہ بن مغفل کو چربی کی ایک پوری ملی تو انہوں نے نبی اکرم صلی الله عليه وسلم كي موجودكي مين اسے اپنے لئے مخصوص كرليا۔

۳ - اگر جنگ کے خاتمہ پر پچھ لوگ میدان میں نائیں تو انہیں حصہ نہیں ملے گا جب تک تمام لشکر اجازت نہ دے دے بکیونکہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے اپ صحابہ سے اہل سفینہ کے متعلق مشورہ فرمایا تھا۔

۵-پالتو گدموں کا گوشت حرام ہے کیونکہ وہ گندہ ہو تا ہے۔ یہ قول ان محابہ کے قول پر مقدم سمجھا جائے گا' جنہوں نے سے علت بتائی ہے کہ بیہ سواری و باربرداری کا جانور ہے اور اس قول پر مقدم ہے کہ اس کا خمس نہیں نکالا جائے گا اور اس پر بھی مقدم ہے کہ بیہ گندگی کھا تا ہے۔

۲- امام کے لئے صلح کا معاملہ کرتا جائز ہے اور یہ کہ جب جاہے اسے فنخ کردے۔ صلح اورامان کے معاملہ کو شرائط پر معلق کرنا اور مسم نوگوں کو سزا کے بعد اثابت رکھنا' یہ تھم شرعی عدالت ہے نہ کہ ظالمانہ سیاست۔

۔ قرائن کا لحاظ کرنا جائز ہے' چنانچہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا تھا :"کہ مال زیادہ تھا اور مدت تھوڑی"اور یہ کہ جس فخص کا جھوٹ ثابت ہو جائے 'اس کے قول کی طرف توجہ نہیں دی جائے گ۔ ۸ - اگر اہل ذمہ اپنے آپ پر عاکد شدہ شرائط میں سے کسی کی مخالفت کردیں تو ان کا ذمہ ختم ہو جا تا ہے' نیز یہ کہ جس نے تقنیم سے قبل غنائم میں سے کچھ لے لیا وہ اس کا مالک نہ ہوگا 'اگرچہ وہ چیز اس کے حق سے بھی کم ہو' جیساکہ آپ نے ایک تسمہ لینے کے متعلق فرمایا "آگ کا ایک تسمہ"۔

9 - نیک فال لینا جائز ہے بلکہ متحب ہے جیسا کہ نی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے خیبروالول کے ساتھ کدال کلماڑی اور نوکری دیکھ کریہ فال لیا کہ خیبرویران ہوجائے گا۔

۱- معاہر ، کو توڑنے والے اگر با اختیار افراد ہوں تو عورتوں اور بچوں کے حق میں بھی معاہر ، ٹوٹ جائے گا'اور اگر کسی جماعت کا ایک فرد بقیہ افراد کی موافقت کے بغیر عمد توڑ دے تو عورتوں اور بچوں کے حق میں عمد نہیں ٹوٹے گا' جیسا کہ قیدیوں میں ہے اگر کسی کا خون آپ مباح قرار دیں تو یہ تھم اس کی عورتوں اور بچوں کو شامل نہ ہوگا۔

۱۱- اپنی لونڈی کو آزاد کرنا پھر آزاد کرنے کے بعد اس سے نکاح کرنا اور آزادی کو حق مهرمقرر کرنا جائز ہے اور لوئڈی کے اذن اور گواہوں اور ولی کے بغیراسے زوجہ بنالینا جائز ہے 'جس طرح نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت صغیبہ کے معالمہ میں کیا تھا۔ ۱۲۔ آدمی کا اپنے یا دو سرے کے بارے میں جھوٹ بولنا جائز ہے' بشرطیکہ دو سرے کو اس سے پچھ نقصان نہ ہو اور اس آدمی کا حق اسے مل جائے۔ جس طرح حجاج نے کیا تھا اسی طرح کا فر کا ہدیہ قبول کرنا جائز ۔

۱۳ – جو آدمی کمی کو زہر دے کر قتل کر دے تو اے قصاص میں قتل کیا جائے گا جیسا کہ ایک یمودیہ کو حضرت بشرین براء کے قتل کے عوض قتل کیا گیا۔

پرنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم خیبر سے نکل کروادی قری تشریف لے گئے۔ وہاں یہودیوں کی ایک جماعت رہتی تھی۔ وہاں جب یہ لوگ پنچ تو انہوں نے تیر مار نے شروع کر دیئے 'اس حملہ میں رسول اللہ صلی اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا غلام مدعم قتل ہو گیا تو لوگوں نے کہا کہ جنت اسے مبارک ہو۔ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ سن کر فرمایا 'ہرگز نہیں 'قتم ہے اس ذات پاک کی جس کے ہاتھ مین میری جان ہے جو چادر اس نے خیبر کے روز تقسیم سے قبل لی تھی وہ اس پر آگ بن کر شعلہ زن ہوگی۔

اس کے بعد آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے لوگوں کو جہاد کی ترغیب دی۔ ان کی صف بندی فرمائی اور یمودیوں کو اسلام کی دعوت دی۔ اس کے بعد ایک آدمی نکلا اس کے مقابلے میں حضرت زبیر بن عوام نکلے اور انہوں نے اس کو قتل کر دیا پھرا یک اور نکلا اسے بھی قتل کر دیا 'پھرا یک اور مخص سامنے آیا جس کے مقابلے میں حضرت علی نکلے اور اس کا کام تمام کر دیا۔

اس طرح کفار کے گیارہ آدی کیے بعد دیگرے قتل ہوگئے۔ جو نمی ایک قتل ہو جاتا و سرول کو دعوت اسلام دی جاتی جب نماز کا وقت آجاتا تو آپ صحابہ کے ساتھ نماز ادا فرماتے پرواپس آگر انہیں اسلام کی دعوت دیتے اس کے بعد مقابلہ فرماتے ۔ آخر شام ہوگئ۔ اور جب مج ہوئی اور ابھی سورج ایک نیزہ بھی اونچانہ ہوا تھا کہ آپ نے اس علاقہ پر قبضہ کرلیا اور مقام کو برور شمشیر فتح فرمالیا اور باشندول کے ساتھ الل خیبر کا ساسلوک و معالمہ کیا۔

میں حشر اہل فدک کا بھی ہوا۔ تناء کے یہودیوں کو جب بیہ حالات معلوم ہوئے تو خا نف ہو گئے اور مسلح کی درخواست بھیجی 'جو منظور ہوئی اور اہل خیبر کی شرطوں پر ان سے بھی معالمہ کرلیا اور وہ اپنے مال و جائیداد کے ساتھ وہیں مقیم رہے۔

یہ لوگ حضرت عمر کے دور خلافت میں بھی وہاں سے نہیں نکالے گئے 'کیوں کہ تیاء اور وادی قری کے علاقے بلاد شام میں مانے جاتے تھے اور اس سے نچلا علاقہ مدینہ تک تجاز میں داخل ہے۔ اس کے بعد رسول الله صلی الله علیه وسلم مدینه منوره واپس تشریف لے آئے۔ داپسی پر ایک شب ایک جگه اترے اور حضرت بلال سے فرمایا که " ہمارے لئے فجر کی نماز کا خیال رکھنا" پھر مصنف نے بقیه حدیث ذکر کی۔ ایک روایت میں ہے کہ حدیبیہ سے واپسی کی بات ہے اور لوگوں کا قول ہے کہ تبوک سے واپسی پر آپ نے یہ فرمایا تھا۔

اس واقعہ سے معلوم ہوا کہ جو نماز کے وقت سوجائے یا بھول جائے تو اس کے لئے نماز کا وقت اس گھڑی ہیں ہے جب وہ بیدار ہویا اسے یاد آجائے۔ نیزیہ معلوم ہوا کہ سنن راتبہ کی فرائض کی طرح قضاء کرنی ہوگی اور قضاء نماز کی ادائیگی کے وقت اذان و اقامت بھی ہوگی اور قضاء نماز کو باجماعت اداکر سکتا ہے اور اس کو فورا اداکرنا چاہئے 'چنانچہ آب صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے ''اسے چاہئے کہ جب یاد آئے اسے اداکرے'' اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے مکان نزول سے کچھ دور جاکر اداکی کیونکہ وہ شیطان کی جگہ تھی اور اس سے بمتر جگہ پر تشریف لے گئے۔ اس کی وجہ سے جو آخیر ہوئی اس کاکوئی لحاظ نمیں کیونکہ ہیہ بھی نماز کے لئے ہی تھی۔ اس میں یہ بھی تنبیہ ہے کہ شیطان کی جگہوں پر نماز سے اجتناب کیا جائے گا جسے حمام وغیرہ۔

جب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم مدینہ واپس آئے 'مهاجرین کو خیبرکے مال سے حصہ ملا تو انہوں نے انصار کو ان کے عطیات واپس کردئے جو انہوں نے ان صحابہ کو دے رکھے تھے۔

خیرے واپی پر نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم شوال تک مدینہ میں رہ اور اس زمانہ میں آپ نے چھوٹے چھوٹے چھوٹے چھوٹے وستے روانہ فرمائے۔ ان میں سے ایک دستہ عبداللہ بن حذافہ رضی اللہ عنہ کا تھا جنہوں نے اپنے ساتھیوں کو آگ میں داخل ہونے کا تھم دیا تھا۔ جب آپ کو معلوم ہوا تو فرمایا کہ "اگر وہ لوگ اس میں داخل ہو جاتے تو اس سے بھی نہ نگلتے۔ اطاعت امیر صرف معروف میں ہے"۔ اگر یہ کما جائے کہ اگر وہ آگ میں داخل ہو جاتے تو وہ اپنے خیال میں اللہ اور اس کے رسول کی اطاعت کرتے ہوئے داخل ہوتے۔ گویا از روئے تاویل وہ خطاوار سمجھے جاتے۔ اس لئے جنم میں وہ دائی طور پر کیسے رہ سکتے۔ اس کا جواب یہ ہے کہ چو تکہ آگ میں اپنے آپ کو ڈالنا معصیت ہے' اس لئے خود کشی کرنے کی پاواش میں وہ بھیشہ اس میں رہے' کیونکہ خالق کی نافرمانی کرتے ہوئے تھلوق کی اطاعت جائز نہیں اور اطاعت امیرسے آگ میں داخل ہونا اللہ اور اس کے رسول کی معصیت ہوگی۔ اس طرح یہ اطاعت بی مزا کا مستوجب ہو جاتی 'کیونکہ یہ حرکت خود بی معصیت کی حیثیت رکھتی ہے' اور اگر داخل ہو جاتے تو

سویا اللہ اور اس کے رسول کے نافرمان ہوتے۔ اس آدمی کے متعلق جو خود کشی کرے ایسا تھم ہے توجو آدمی دو سرے مسلمان کو امیر کے تھم سے ناجائز ایزا دے تو اس کی کیا حالت ہوگ۔

اور ایسے بازی گروں کے بارے میں کیا کہا جائے گاجو آگ میں کود جاتے ہیں اور جہلاء سجھتے ہیں کہ یہ حضرت ابراہیم کی میراث ہے اور یہ سمجھتے ہیں کہ جس طرح حضرت ابراہیم پر آگ شمنڈی اور سلامتی والی بن مئی تھی۔ اس طرح ان پر بردا و سلاما بن جائے گی اور اس غلط فنمی میں جٹلا ہیں کہ وہ حال رحمانی میں آگ کے اندر کودے ہیں' حالا نکہ واقعہ یہ ہے کہ وہ حال شیطانی میں داخل ہوئے' کیونکہ یہ نہیں جانے کہ بازی گر ایک خاص قتم کا لباس استعال کرتے ہیں اور لوگوں پر ظاہر کرتے ہیں کہ وہ اولیاء الرحمٰن میں سے ہیں حالانکہ وہ اولیاء شیطان میں سے ہیں۔

# فصل (۷۱) فنح مکه کاعظیم واقعه

فتح کمہ تاریخ اسلام کا وہ عظیم واقعہ ہے جس کے ذریعہ اللہ تعالی نے اپنے دین 'اور اپنے رسول 'لشکر اسلام اور حرم امین کو عزت بخشی جس ہے آسمان والے مسرت سے جھوم اٹھے اور جس کی شهرت و سرپلندی ' ثریا و کمکشاں سے زیادہ بلند و تابناک ثابت ہو کمیں اور لوگ گروہ در گروہ دین اسلام میں داخل ہونے گئے۔

واقعہ یوں پیش آیا کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم ارمضان المبارک سنہ ۸ مجری کو مکہ کی طرف دس ہزار مجاحدین کا لشکر لے کر روانہ ہوئے 'کیونکہ قرایش مکہ نے صلح حدید بیا کی خلاف ورزی کرتے ہوئے معاہدہ خود بی توڑ دیا تھا۔

جب اسلامی فوج مرا للمران نامی مقام پر پینی تو آپ نے رات کے وقت آگ جلانے کا تھم دیا جس سے قرب و جوار کے تمام علاقے روشن ہو گئے۔ قریش کو اب تک خبرنہ تھی۔ انہیں ڈر تو تھا مگریہ وہم و گان بھی نہ گذرا تھا کہ مسلمان اس تیزی سے سرپر آپنچیں گے۔ پھر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم مجا حدین کے ساتھ بالائی مکہ سے شرمیں واخل ہوئے اور حضرت خالد رضی اللہ عنہ کو اس فرمان کے ساتھ مکہ کے نشیبی مقام کی طرف سے بھیجا کہ آگر کوئی مزاحمت ہو تو اسے بے مکلف دفع کردیں 'جس میں دو مسلمان شہید ہوئے اور بارہ مشرک قتل کے گئے۔

پھر دسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے داخلے کے بعد خانہ کعبہ کا رخ فرمایا۔ مهاجرین وانصار آپ کے ارد گرد چل رہے تھے' یمال تک کہ وہ مسجد حرام میں داخل ہوگئے اور طواف بیت اللہ فرمایا۔ آپ کے ہاتھ میں کمان تھی جس سے تین سوساٹھ بتوں میں سے ایک ایک کو مار کر زمین پر گراتے اور فرماتے :

﴿ جَآءَ ٱلْحَقُّ وَزَهَقَ ٱلْبَطِلُ ۚ إِنَّ ٱلْبَطِلَ كَانَ زَهُوقًا ﴾ [الإسراء: ٨١] حَق أَكْمِ المحالِق عَلَ المُعاكاء باطل بى بميشه فكست المحاسف والا بـ

پھر کعبہ کے اندر جاکر نماز پڑھی۔ لوٹ کر ہاہر آئے۔ قریش صف بستہ کھڑے تھے۔ آپ نے انہیں مخاطب کرکے فرمایا اے قریش! تمہارے خیال میں تم سے کیا سلوک کروں گا۔ سب لِکار اٹھے' اچھا سلوک۔ فرمایا: "میں اس وقت تم سے وہی کہوں گاجو یوسف نے اپنے بھائیوں سے کہا تھا۔ آج تم پر سکوک۔ فرمایا: "میں 'جاؤتم سب آزاد ہو"۔

### فنح كمه الله مستنط احكام ومسائل:

۱- اس غزوہ سے مید معلوم ہوا کہ اہل عمد اگر ان لوگوں سے جنگ کریں مے جن سے امام المسلمین کا معاہدہ ہے تو اس کی وجہ سے خودوہ امام المسلمین سے جنگ کرنے والے تصور کئے جائیں گے۔

چنانچہ امام کو حق ہے کہ ان پر چڑھائی کرے اور ان کو اس کی اطلاع کی بھی ضرورت نہیں ہے۔ ہال جب ان سے خیانت کا خطرہ ہو تو پھر پیٹنگی اطلاع دینی ضروری ہوگی اور خیانت پائی جائے تو انہیں عمد شمکن سمجھا جائے گا اور یہ کہ آگر خیانت پر تمام افراد راضی ہوں توسب کے حق میں معاہدہ ٹوٹ جائے گا جس طرح سب کے حق میں منعقد ہوا تھا۔

۲ - اس سے یہ بھی معلوم ہوا کہ اہل عرب کے ساتھ دس سالہ جنگ بندی کا معاہرہ کیا جا سکتا ہے - اب سوال یہ پیدا ہو تا ہے کہ اس سے زیادہ مدت کے لئے جائز ہے یا نہیں - صحیح یہ ہے کہ مصلحت و ضرورت کے پیش نظرجائز ہے -

سو۔ اس سے یہ معلوم ہوا کہ جب امام سے ناجائزیا غیرواجب باتوں کے متعلق سوال کیا جائے اور وہ خاموش رہے تو اس کے خاموش رضامندی نہیں بن سکتی۔ جیسے ابوسفیان نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے تجدید عمد کی درخواست کی۔ آپ خاموشی رہے تو آپ کی اس خاموشی سے تجدید عمد کا مطلب نہیں لیا جاسکا۔

م - اس سے بیہ معلوم ہوا کہ کفار کے قاصدوں کو قتل نہیں کیا جا سکتا حالانکہ ابوسفیان پر عمد فحکنی کے باعث حد ثابت ہو چکی تھی' لیکن چونکہ وہ اپنی قوم کی جانب سے قاصد بن کر آئے تھے' اس لئے انہیں قتل نہیں کیا گیا۔

۵-مسلمان جاسوس کو قتل کیا جا سکتا ہے۔

۲ - عورت کو بوقت ضرورت و مصلحت عامه کی خاطر برہنه کرنے کی دھمکی دی جاسکتی ہے 'جیسا که حضرت

علی نے جاسوس عورت کے ساتھ کیا تھا۔

2- اس سے یہ بھی معلوم ہوا کہ اگر کوئی فخص کسی مسلمان کو اپنی خواہش کے بغیراللہ کے لئے غصہ اور دبنی حمیت کی وجہ سے بطور تاویل کافریا منافق کمہ دے تووہ گنگارنہ ہوگا۔

۸-اس سے یہ بھی ثابت ہو تا ہے کہ گناہ کبیرہ کبھی بھی بڑی نیکیوں سے مٹ جاتے ہیں جیسا کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے:

﴿ إِنَّ ٱلْحَسَنَاتِ يُذْهِبْنَ ٱلسَّيِّئَاتِّ﴾ [هود: ١١٤]

نيكيال برائيول كوختم كرديق بين-

اوراس کے برعکس بھی ہو تاہے چنانچہ ارشادہے۔:

﴿ لَا نُبْطِلُواْ صَدَقَاتِكُم بِٱلْمَنِّ وَٱلْأَذَىٰ ﴾ [البقرة: ٢٦٤]

اپنے صد قات کو احسان جتلا کر اور تکلیف پنچا کرضائع نہ کرد۔

ایک اور جگه مزید فرمایا:

﴿ أَن تَحْبَطُ أَعْمَالُكُمْ وَأَنتُهُ لَا تَشْعُرُونَ ﴾ [الحجرات: ٢]

ایبانه ہو که تمهارے اعمال اکارت ہو جائیں اور تمہیں خبرنہ ہو۔

پھر مصنف نے حاطب بن بلتعہ اور ذوالخو ۔ سرہ کے واقعات کو ذکر کرکے فرمایا : کہ اہل عقل و خرد اس مسکلہ کی حیثیت اور اس کی ضرورت کو جانتے ہیں ' اور اس کے ذریعیہ اللہ تعالیٰ کی معرفت و حکمت کے ایک عظیم باب سے واقف ہوتے ہیں۔

9- نیزاس سے ٹابت ہو آ ہے کہ مکہ میں بغیراحرام کے قال مباح کے لئے داخل ہونا جائز ہے 'لیکن اس میں کوئی اختلاف نہیں کہ جو حج یا عمرہ کے ارادہ سے داخل ہو 'اسے احرام باند منا ضروری ہے۔ ان کے علاوہ دو سری صورتوں میں وہی واجب ہے جے اللہ تعالی نے اور اس کے رسول نے واجب کیا ہے۔ ۱۰- نیزاس میں صاف واضح بیان ہے کہ مکہ مکرمہ قوت و طاقت سے فتح ہوا ہے اور نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے دشمنان اسلام کو قتل کرا دیا ہے۔

حضور اکرم صلی الله علیه وسلم نے فتح کمد کے روز فرمایا تھا: "کمد کو الله تعالی نے باحرمت بنایا ہے۔ صرف لوگوں بی نے محترم نہیں بنا رکھا ہے"۔ اس لئے اس کی حرمت شرعی قدیم ہے۔ اس عالم کی پیدائش سے قبل اس کی حرمت ہو چکی تھی۔ اس کے بعد اللہ کے نبی حضرت ابراہیم علیہ السلام کی

زبان مبارک ہے اس کا اظہار ہوا تھا۔

نیز آپ نے فرمایا کہ :"اس میں خون بها ناجائز نہیں " یعنی خونریزی کی یہ حرمت حرم کے ساتھ خاص ہے اور دو سری جگہ جائز ہے جبکہ اس کا شرعی تقاضا موجود ہو جس طرح کہ حرم کے در ختوں کو کا ثنا حرام ہے۔ آپ سلی اللہ علیہ وسلم نے یہ بھی فرمایا کہ "اس کے در خت کائے نہیں جائیں گے"۔ ایک روایت میں ہے کہ "کا نئے نہ توڑے جائیں گے"۔

اس سے صاف طور پر کانٹوں اور عوسج کو کاشنے کی حرمت ثابت ہوتی ہے لیکن علماء نے خٹک پودے کاشنے کو جائز قرار دیا ہے کیونکہ وہ مردہ کے مشابہ ہے۔ ایک روایت میں '' لا یعبط شو کھا'' کے الفاظ آئے ہیں جن سے صاف طور پر یہ معلوم ہو تا ہے کہ پتے کا تو ژنا حرام ہے۔

نیز آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا : "حرم کی گھاس بھی نہ کافی جائے گی"اس میں کوئی اختلاف نہیں اور اس سے مرادوہی بودے ہیں جو خودرو ہوں "خلا" تر گھاس کو کہتے ہیں اور "از خر"اس نص سے مشغیٰ ہے ادر اس کا استثناء اس بات کی دلیل ہے کہ یہ تھم اذ خر کے علاوہ باتی سب پر مشمل ہے کیمن اس میں کماۃ اور زمین میں چھی ہوئی چیز داخل نہیں ہے "کیونکہ یہ پھل کے تھم میں ہے۔

نیز آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ فرمایا کہ "حرم کے شکار کو دہاں سے بھگایا نہ جائے" یہ اس بات کی صراحت ہے کہ شکار کا قبل اور اس کی گرفتاری کا کسی طریقہ سے بھی سبب بنتا حرام ہے ، حتی کہ اسے اپنی جگہ سے بھگانا بھی نہیں چاہئے کیوں کہ اس جگہ وہ ایک محترم حیوان ہے ، اور سبقت کرکے ایک جگہ حاصل کرچکا ہے ، اس لئے وہ اس جگہ کا زیادہ مستحق ہے۔ حاصل یہ کہ حرم کا جانور آگر کسی جگہ سبقت کرکے پہنچ جائے تواسے وہاں سے پریشان کرکے بھگایا نہ جائے۔

نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ فرمان کہ "حرم میں گری ہوئی چیز کو جانے والے کے سواکوئی نہ اٹھائے"۔ ایک دو سری روایت میں ہے کہ "اس کی پڑی ہوئی چیز کو اٹھانا تعارف والے کے سواکسی کے لئے جائز نہیں" اس بات کی دلیل ہے کہ حرم کا لقط (گری ہوئی چیز) کی حال میں کسی کی ملکیت نہیں اور اسے صرف اس کے مالک کو یا جانے والے ہی کو اٹھانا چاہئے نہ کہ مالک بننے کے لئے ورنہ حرم سے شخصیص کا کچھ بھی فائدہ نہ رہے گا۔ یہ امام احمد سے منقول ایک روایت ہے۔ دو سری روایت میں ان کا اور امام شافعی کا بھی یہ قول ہے کہ ملکیت کے خیال سے اس کا اٹھانا جائز نہیں البتہ اگر مالک کے لئے اس کو محفوظ کرنے کا ارادہ ہو تو جائز ہے۔ اگر اسے کوئی اٹھالے تو مالک کے آنے تک برابر مشتمر کرتے رہنا

چاہئے۔ میں قول صحح ہے اور حدیث میں اس کی دِضاحت ہے۔ حدیث میں منشد کا جو لفظ ہے' اس کے معنی ہیں 'مشتہر کرنے والا' اور ناشد کے معنی ہیں 'گمشدہ چیز کو تلاش کرنے والا۔

قع کمہ کرمہ کے واقعہ کے ضمن میں یہ بھی نہ کور ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم بیت اللہ میں اس وقت تک نمیں داخل ہوئے جب تک وہاں سے تصویروں کو نہ ہٹا لیا گیا۔ اس سے یہ دلیل ملتی ہے کہ ایسے مکان میں نماز پڑھنا کروہ ہے جہاں تصویریں ہوں' اور یہ حمام میں نماز پڑھنے سے زیادہ کروہ ہے' کیونکہ حمام میں نماز پڑھنے کی کراہیت نجاست کے خیال سے ہے یا اس وجہ سے ہے کہ شیطان وہاں سکونت افتیار کرتا ہے لیکن تصویروں سے شرک کا اندیشہ ہے۔

یہ واقعہ ہے کہ اکثر قوموں کے اندر تصویروں اور قبروں ہی کے ذریعے شرک واخل ہوا ہے۔ اس واقعہ سے رہے بھی ثابت ہو تا ہے کہ ایک یا دو مردوں کو عورت امان دے سکتی ہے 'چنانچہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ام ہانی کی امان کو معتبر قرار دے دیا تھا۔ اس سے ایسے مرتد کے قتل کا جواز بھی ملتا ہے جس کا ارتداد توبہ نہ کرکے شدید صورت اختیار کر گیا ہو جیسا کہ ابن ابی سرح کے سلسلہ میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا تھا۔ '

## فصل (۵۷) غزوه حنین

ابن اسحاق رحمتہ اللہ فرماتے ہیں کہ قبیلہ ہوا زن نے جب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی آمد اور فتح

مکہ کی خبر سنی تو مالک بن عوف نے ہوا زن ' هیت اور جشم کو جمع کیا۔ ان میں ان کا صاحب رائے بوڑھا

درید بن ممتہ بھی تھا۔ مصنف نے اس کے بعد غزوہ کی تفصیلات کا ذکر کیا ہے ' پھر آ بھے کی بعض حکمتوں

مرید بن ممتہ بھی تھا۔ مصنف نے اس کے بعد غزوہ کی تفصیلات کا ذکر کیا ہے ' پھر آ بھے کی بعض حکمتوں

مراف اشارہ کرتے ہوئے لکھا ہے کہ: اللہ تعالیٰ نے اپنے رسول صلی اللہ علیہ وسلم سے وعدہ بورا فرمایا

کہ فتح کمہ کے بعد لوگ فوج در فوج اسلام میں داخل ہوں سے اور تمام قبائل عرب آپ کی اطاعت اختیار

کرس ہے۔

جب بیہ فتح مبین کمل ہوئی تو بتقضائے حکمت اللی ہو ہوازن اور ان کے پیروکار اسلام لانے سے رک میں ایک جم غفیرتیار کرکے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے برسر پیکار ہو گئے آکہ اس طرح اللہ تعالی کا حکم غالب ہو اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو عزت وغلبہ ملے اور ان سے حاصل شدہ مال غنیمت مجاہدین کے لئے بارگاہ اللی میں صدلا کق شکرو اختان ثابت ہوجائے۔

الله تعالی رسول الله صلی الله علیه وسلم اور اپنے بندوں کو ایسی عظیم الثان قوت و شوکت کے سبب غلبہ عطا فرمائے جو اب تک مسلمانوں کو حاصل نہ تھی تا کہ اس کے بعد عربوں میں کسی کو ان کے مقابلہ کی جراًت نہ بیدا ہو سکے۔

نیز اللہ تعالیٰ کی حکمت بالغہ کا تقاضا ہے ہوا کہ مسلمانوں کو ان کی زبردست قوت و طاقت کے باوجود انہیں فکست و ہزیمت کا مزہ مجھائے آگہ فتح کمہ کے وقت بلند ہونے والے ان سروں کو جو حرم کمہ میں نمی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی طرح سرچھکا کر داخل نہیں ہوئے تھے اور جو لوگ ہے کہتے تھے کہ آج ہم قلمت کے سبب مغلوب نہیں ہول گے۔ انہیں ہے بتائے کہ مدو و نفرت صرف اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہوتی ہے چانچہ جب مسلمانوں کے دل ٹوٹ گئے تو ان کی دلجوئی کے لئے نفرت کے فرشتے اور اللہ تعالیٰ موقی ہے کہ چانچہ جب مسلمانوں کے دل ٹوٹ گئے تو ان کی دلجوئی کے لئے نفرت کے فرشتے اور اللہ تعالیٰ موق

نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور مسلمانوں پر اپنی سکینت نازل فرمائی۔ اللہ تعالی کی حکمت کا نقاضا یہ بھی ہے کہ نصرت و فقح کا لباس وہی زیب تن کرتے ہیں جو تواضع کے زبور سے آراستہ ہوتے ہیں۔ارشاد باری تعالیٰ ہے :

﴿ وَنُرِيدُ أَن نَمُنَّ عَلَى ٱلَّذِينَ ٱسْتُضْعِفُواْ فِ ٱلْأَرْضِ وَنَجْعَلَهُمْ أَيِمَةٌ وَنَجْعَلَهُمُ ٱلْوَرِثِينَ0وَنُكِنَ لَمُمْ فِي ٱلْأَرْضِ وَنُرِي فِرْعَوْنَ وَهَنمَنَ وَجُنُودَهُمَا مِنْهُم مَّاكَانُواْ يَحَذَرُونَ﴾ [القصص: ٦٠]

اور جن لوگوں کو زمین میں کمزور کیا جاتا تھا ہم چاہتے تھے کہ ان پر احسان کریں اور ان کو امام بنائیں اور ملک کے وارث بنائیں اور زمین پر انمی کو حکومت دیں اور فرعون و ہامان اور ان فوجوں کووہ چیزد کھادیں جس سے وہ لوگ ڈرتے تھے

عربوں کے ساتھ غزوہ کی ابتداء بدر سے ہوئی اور خاتمہ حنین سے اور ان دونوں غزوات میں فرشتوں نے لڑائی میں حصہ لیا۔ دونوں میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے دشنوں کی جانب کنکریاں پھینکیں۔ دونوں سے عربوں کا اشتعال مدھم پڑا۔ چنانچہ بدر میں ان کو خوف محسوس ہوا اور ان کی حدت ٹوٹی اور حنین میں ان کی طاقت کا خاتمہ ہوا۔

### غزوه حنین سے مشبط بعض احکام ومسائل:

ا-اس غزوہ سے یہ معلوم ہوا کہ مشرک سے ہتھیار بطور مستعار لیا جا سکتا ہے۔

۲ - جَنَگی اسباب و ذرائع اختیار کرنا توکل علی اللہ کے منافی نہیں ہے۔ اور اللہ تعالیٰ کی طرف سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی حفاظت کی صانت کے باوجود اسباب کا اختیار کرنا منافی نہیں ہے۔

۳- ای طرح الله تعالی کابیه وعده کرناکه وه این دین کو غالب کرے گا' اس کے حکم جماد کے منافی نہیں ہے۔ ہے۔

۷- نیزاس سے یہ بھی معلوم ہوا کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اسلحہ مستعار لیتے وقت ضان کی شرط لگا دی تھی۔ اس کے متعلق فقهاء کا اختلاف ہے کہ آیا آپ نے مستعار سامان کے بارے میں ضان کی مشروعیت کو بتایا تھا' یا بعینہ اس مستعار سامان کو واپس کرنے کی ضانت سے متعلق خبردی تھی۔ ۔ ۔ نیزاس سے یہ بھی ثابت ہو آہے کہ دشمن کے گھوڑے اور سواری کو زخمی کرنا جائز ہے جب کہ اس

ے اس کے قتل پر مدد مل سکتی ہو'اور حیوان کو اس قتم کی ایذا دہی ممنوع نہیں۔

۱۹ – اس میں سے فدکور ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اس شخص کو معاف فرما دیا جس نے آپ کو قتل کرنے کا ارادہ کیا تھا بلکہ اس کے سینہ پر ہاتھ پھیر کر دعا بھی دی جس سے وہ سچا مسلمان بن گیا۔

۲ – اس سے سے بھی معلوم ہوا کہ مال غنیمت کی تقسیم سے قبل کفار کے اسلام لانے کا انتظار کرے آگہ اسلام لانے کا انتظار کرے آگہ اسلام لانے کے بعد ان کا مال انہیں واپس کر دیا جائے ۔ اس سے سے مسئلہ ثابت ہو آئے کہ مال غنیمت بیس ملکیت تقسیم کے بعد ہی مکمل ہوتی ہے۔ محض اس پر قبضہ ہو جانے سے نہیں' لذا آگر کوئی شخص بیس ملک ہوتی ہے۔ محض اس پر قبضہ ہو جانے سے نہیں' لذا آگر کوئی شخص تقسیم کر دیا جائے وار ثول کے دو سرے مجا حدین میں تقسیم کر دیا جائے محل ہوتی ہے۔

۸ - وہ عطائے عموی جو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے قرایش کو بطور آلف قلوب کے فرمائی تھی 'اس کے متعلق حضرت امام احمد رحمتہ اللہ علیہ نے یہ وضاحت فرمائی ہے کہ غنیمت کے مال سے پانچوال حصہ فکالنے کے بعد بقیہ چار حصول میں سے دیا جائے گا۔ مال غنیمت میں کسی کو زائد حصہ دینے کی مصلحت چونکہ ذوالخو مصرہ کی سمجھ میں نہ آسکی تھی 'اس لئے اعتراض کرنے والے نے کمہ دیا 'عدل و انساف کیجئے۔

9- اسلام میں امام کو مسلمانوں کے نائب کی حیثیت حاصل ہے جو مسلمانوں کی مصلحت اور دین کے قیام کے لئے کوشش کرے گا' اگر اسلام کے وفاع کے لئے کسی کو مال دیتا پڑے یا سرداران وشمنان اسلام کو ایٹ کسی کو مال دیتا پڑے یا سرداران وشمنان اسلام کو ایٹ پاس بلانا پڑے تاکہ مسلمان ان کے شرسے ہحفوظ رہ سکیں تو یہ جائز ہے 'کیونکہ شریعت کا اصول یہ ہے کہ بڑے فساد کو روکنے کے لئے چھوٹی ہے کہ بڑے فساد کو روکنے کے لئے چھوٹی مصلحت کو نظرانداز کردیا جائے۔ یہ دونوں قاعدے دین و دنیا کی مصلحوں کی بنیاد ہیں۔

۱۰ - اس غزوہ سے یہ بھی معلوم ہوا کہ غلام بلکہ جانوروں کو بھی بعض کو بعض کے بدلے ادھار اور کی بیٹی کے ساتھ فروخت کیا جا سکتا ہے' اور یہ کہ دو معالمہ کرنے والے اپنے درمیان غیر محدود مدت مقرر کرلیں اور دونوں رامنی ہوں تو بھی جائز ہے' اس لئے کہ اس میں بظاہر کوئی قباحت نہیں ہے۔

سریس اور دولوں راکھی ہوں تو بنی جائز ہے اس سے کہ اس میں بطاہر کوی فباحث میں ہے۔ ۱۱ - اِس غزوہ میں آپ نے فرمایا کہ '' جس نے کسی کا فر کو قتل کیا ہو تو اس کا چھینا ہوا مال اس کا ہو گیا'

بشرطیکہ اس کے پاس اس کا ثبوت ہو"۔

یماں پر فقهاء کے درمیان اختلاف ہو گیا کہ بیہ شری طور پر اس کا مستحق ہے یا شرط کے بعد مستحق

ہوگا۔ اس کے متعلق دو قول ہیں جو امام احمد سے مروی ہیں۔ ایک بیہ کہ وہ سامان کا مستحق ہوگا چاہے امام شرط لگائے یا نہ لگائے۔ دو سرا امام کی شرط کے بغیر مستحق نہیں ہے۔

وجہ اختلاف یہ ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے بحقیت رسول ایبا فرمایا تھا تو پھریہ فرمان ایک عام شرع تھم بن جائے گا'جس طرح آپ کا یہ ارشاد کہ :"جس فخص نے کسی قوم کی زمین ان کی اجازت کے بغیر ہوئی اس کا پیداوار میں کوئی حصہ نہیں' البتہ اخراجات کا وہ مستحق ہے" یا بحقیت مفتی آپ نے فرمایا تھا' جیسے آپ نے ابوسفیان کی بیوی مند بنت عقبہ سے فرمایا کہ "شو ہر کے مال سے اتنا لے سکی ہو جو تہمیں اور تمہارے لڑکے کو کانی ہو"۔ یا بحقیت امام آپ نے فرمایا تھا کہ ایسی صورت میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے وقت میں آپ کا فرمان امت کے لئے مصلحت میں شامل ہوگا اور بعد میں مصلحت کے اعتبار سے اس کی تکمداشت ضروری ہوگ۔

مییں سے علاء کے درمیان بہت سے مقامات میں اختلاف پیدا ہوئے۔ آپ کا یہ ارشاد کہ ''جو فخص سمی مردہ زمین کو آباد اور زندہ کرے' وہ اس کی ملکیت ہے''۔

#- اس سے بیہ بھی معلوم ہوا کہ اس دعوی میں ثبوت کے لئے صرف ایک گواہ بغیر قتم کافی ہے' اور اس کے لئے شہادت کے لفظ کا تلفظ بھی مشروط نہیں۔

۱۳۰ اس سے یہ بھی معلوم ہوا کہ مقوّل کافر سے چھینے ہوئے مال کا خمس نہیں نکالا جائے گا'اور یہ کہ وہ اصل غنیمت میں سے ہے اور یہ کہ اس کے مستحق حصہ پانے والے اور نہ پانے والے مثلا عورت اور بچے سب ہیں۔ حدیث سے یہ بھی معلوم ہو آہے کہ مجاہد جتنے کفار کو قتل کرے گا'ان سب کا مال لے گا

## نصل (۷۸) غزوه طائف

جب قبیلہ تقیعن کے لوگ فکست کھا کر بھامے تو وہ اپنے قلعہ میں پناہ گزیں ہو گئے 'اور جنگ کے لئے تیار ہو گئے۔ چنانچہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم روانہ ہو کران کے قلعہ کے قریب اترے 'چنانچہ اہل قلعہ نے بڑی شدت کے ساتھ تیروں کی بوچھاڑ کردی 'جس کی وجہ سے بعض مسلمان زخمی ہوئے اور بارہ آدمی شہید ہوئے۔

نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم دہاں سے نتقل ہو کراس جگہ آئے جمال آج کل طاکف کی مجد ہے اور ان کا اٹھارہ روز محاصرہ جاری رکھا' اور منجنیق کا استعال فرمایا جو اسلام میں پہلی مرتبہ استعال کی گئے۔ اور نمی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے قبیلہ تقیمت کے انگور کے باغات کو کا ننے کا تھم فرمایا' جس میں لوگ فورا معہوف ہو گئے۔

ابن سعد کتے ہیں کہ لوگوں نے اللہ اور قرابت کا حوالہ دے کر کھا کہ آپ کا شخے ہے منع فرمادیں اور آپ نے ان کی درخواست قبول فرمال۔ پھر نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے منادی نے ندا دی کہ جو غلام قلعہ ہے از کر ہماری طرف آجائے 'وہ آزاد ہے۔ یہ سن کردس سے پچھ زائد آدی حاضر ہو گئے جن میں ابو بکرہ بھی تھے۔ ان لوگوں کو آپ نے مسلمانوں کے حوالہ کردیا تاکہ ان کا خیال رکھیں۔ اس بات سے اہل طائف کی اجازت نہ ملی اس بات سے اہل طائف کو سخت صدمہ ہوا' لیکن اس کے باوجود آپ کو فتح طائف کی اجازت نہ ملی چنانچہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے لوگوں کو روانہ ہونے کا حکم فرمایا۔ بعض سحابہ کو سخت صدمہ ہوا کہنے گئے 'طائف فتح تو ہوا نہیں اور ہم والیس چلے جائیں ؟ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ سن کر فرمایا : اچھا کل جنگ کرد۔ صبح لڑائی ہوئی تو پچھ مسلمان زخمی ہو گئے۔ اس کے بعد نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا 'ہم کل انشاء اللہ واپس جائیں گے۔ یہ سن کر لوگ خوش ہو گئے اور واپسی کی تیاری شروع کردی' فرمایا 'ہم کل انشاء اللہ واپس جائیں گے۔ یہ سن کر لوگ خوش ہو گئے اور واپسی کی تیاری شروع کردی' فرمایا 'ہم کل انشاء اللہ علیہ وسلم کے لیوں پر حبم تھا۔ جب سنرکا آغاز ہوا تو آپ نے فرمایا کہ یہ دعاء پڑھو : اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے لیوں پر حبم تھا۔ جب سنرکا آغاز ہوا تو آپ نے فرمایا کہ یہ دعاء پڑھو :

«آئِبُوْنَ تَائِبُوْنَ عَابِدُوْنَ لِرَبِّنَا حَامِدُوْنَ»

ہم توبہ کرتے ہوئے لوئے عبادت کرتے ہوئے اور اللہ کی حمد و ثنا کرتے ہوئے۔

لوگوں نے درخواست کی کہ قبیلہ تقیف کے لئے بددعا کیجے۔ تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا "اے اللہ تقیف کو ہدایت دے اور انہیں (مطبع کرکے) ہمارے پاس حاضر کر"۔

محاصرہ طائف کے بعد نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم جوانہ کی طرف تشریف لے گئے اور اس مقام سے عمرہ کا احرام باندھ کر مکہ میں داخل ہوئے اور عمرہ سے فارغ ہو کرمدینہ تشریف لے گئے۔

جسور ما الله صلى الله عليه وسلم ماه رمضان مين تبوك سے مدينه تشريف لائے تو اس مينے قبيله

الله علیه و سلم جب طائف سے واپس الله علیه و سلم جب طائف سے واپس ہوئے تو آپ کے مدینہ پنچنے سے قبل آپ سے طاقات کی موسے تو آپ کے مدینہ پنچنے سے قبل آپ سے طاقات کی اور آپ کے مدینہ پنچنے سے قبل آپ سے طاقات کی اور اسلام قبول کرتے اپنی قوم کی طرف جانے کی اجازت جاہی۔ نبی کریم صلی اللہ علیه و سلم نے قرمایا:

جیبا کہ تمہاری قوم سے اندیشہ ہے کہ وہ تم سے جنگ کرے گی 'اور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے محسوس کر لیا تھا کہ ان لوگوں میں غرور اور نخوت ہے 'جس کی وجہ سے وہ قبول اسلام سے رک رہے ہیں۔ عروہ بن مسعود نے عرض کیا' یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم میں ان کے نزدیک ان کی کنواری

یں کورہ بن سروے مرب ہوں اور وہ واقعی ان میں ایسے ہی محبوب و مطاع تھے 'چنانچہ اپنی قوم عور تول سے بھی زیادہ عزیز و محبوب ہول' اور وہ واقعی ان میں ایسے ہی محبوب و مطاع تھے 'چنانچہ اپنی قوم کو اس امید ہر اسلام کی دعوت دینے کے لئے چلے کہ وہ ان کی عظمت اور مرتبہ کے باعث ان کی مخالفت

۔ تو اس المید بر المعلام کی د توت دیے ہے سے بچے کہ وہ ان کا مسیف اور سربہ سے با سے ان کی حاسف نہ کرے گی' لیکن اس قدر و منزلت کے باد جو د جب انہوں نے اسلام کی دعوت دی اور اظہار اسلام کیا تو

ہر جانب سے تیر برنے گئے اور ایک تیرایا پوست ہوا کہ جال بی ہو گئے۔ حالت نزاع میں دریافت کیا گیا کہ اپنے خون کے متعلق کیا خیال ہے؟ کئے گئے : اللہ تعالیٰ نے مجھے اعزاز و اکرام بخشا اور شمادت

سے نوازا ہے ' اس لئے مجھ میں اور ان شمداء میں جو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ شہید ہوئے' کچھ فرق نہیں۔اس لئے مجھے ان کے ساتھ دفن کرنا۔

لوگوں كاخيال ہے كه رسول الله صلى الله عليه وسلم نے ان كے متعلق فرمايا تھاكه "ان كى مثال اپنى قوم ميں اس طرح ہے كہ جيسے صاحب يس كى اپنى قوم ميں تھى"-

حفرت عودہ کی شادت کے بعد قبیلہ تقیف کے لوگ کی ماہ رکے رہے، پھر انہوں نے آپس میں مشورہ کیا اور سمجھ لیا کہ چاروں طرف سے عربوں سے لڑنا ہمارے بس کی بات نہیں، کیونکہ تقریبا سمجی اسلام میں داخل ہو چکے ہیں۔ چنانچہ انہوں نے اس بات پر انفاق رائے کرلیا کہ عروہ کی طرح نبی کریم

پہلا مطالبہ یہ تھا کہ ان کا لات نامی بت تین سال تک رہنے دیا جائے اور اسے نہ توڑا جائے تاکہ قبیلے کے بیوقوفوں کے شرسے محفوظ رہ سکیں 'لیکن نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اس مطالبہ کو مسترد کر دیا وہ برابر اس کا اصرار کرتے رہے یہاں تک کہ ایک ماہ باتی رہنے کی درخواست کی 'لیکن آپ نے قطعی طور پر کوئی بھی متعینہ مدت دینے سے انکار فرما دیا۔

دد سرا مطالبہ بیہ تھا کہ ان کو نماز پڑھنے اور بتوں کو اپنے ہاتھوں سے تو ڑنے سے معاف کر دیا جائے۔ اس کے جواب میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: رہا بتوں کا اپنے ہاتھوں سے تو ڑنے کا معالمہ تو اس سے ہم تہمیں معاف کر دیں گے 'لیکن نماز کا معالمہ تو یاد رکھو' جس دین میں نماز نہیں اس میں کچھ بھی بھلائی نہیں۔

جب سے لوگ مسلمان ہو گئے تو نبی کریم صلی الله علیه وسلم نے حضرت عثمان بن ابی العاص کو ان پر امير مقرر فرما ديا۔ بير سب سے نوعمر تھ' ليكن دين سكھنے كا جذبه ان ميں سب سے زيادہ تھا۔ جب ان

لوگوں نے اپنے علاقہ کی طرف واپسی کا ارادہ کیا تو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کے ہمراہ حضرت ابو سغیان اور حضرت مغیرہ بن شعبہ کولات نامی بت کو تو ڑئے کے لئے بھیجا۔

جب حضرت مغیرہ نے بت کے اوپر چڑھ کر کلماڑی برسانا شروع کی' تو تعبیلہ تھیت کی عورتیں روتی چلاتی نکلیں' اس دوران بنی مغیث ان کی حفاظت کے لئے ارد گرد موجود تھے ناکہ عروہ رضی اللہ عنہ کی طرح ان پر جیروں کی بوچھارنہ کی جائے۔ جب حضرت مغیرہ نے اسے پوری طرح منهدم کردیا تواس سے نکلنے والی دولت کو سمیٹ لیا۔

قبیلہ تقیت کے دفد کے آنے ہے قبل حضرت عودہ بن مسعود کی شمادت کے بعد ان کے صاحبزادے ابو بلیح بن عودہ اور قارب بن اسود نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوئے اور اسلام قبول کرکے اپ قبیلہ تقیق سے قطع تعلق کر چکے تھے 'چنانچہ اس واقعہ کے بعد آپ نے ان دونوں سے فرمایا کہ : جے چاہو تم ولی بنالو۔ انہوں نے جواب دیا کہ اللہ اور رسول کے علاوہ کی کو دلی نہیں بنائیں سے۔ تو آپ نے فرمایا اور اپ مامول ابوسفیان بن حرب کو بھی 'چنانچہ ان لوگول نے اس پر آمادگی ظاہر کردی۔

طائف کے لوگ مسلمان ہو گئے تو حضرت عودہ کے صافبزادے نے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے درخواست کی کہ بتوں کے اندر سے ملنے والی دولت سے ان کے والد کا قرض ادا فرما دیں۔ آپ نے منظور فرمالیا۔ یہ سن کر حصرت قارب نے بھی اپنے والد کے قرضوں کی ادائیگی کی درخواست کی۔ حضرت عودہ اور اسود دونوں بھائی تھے۔ تو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کی سے درخواست سن کر فرمایا کہ تمہارے والد اسود کا انتقال حالت شرک میں ہوا ہے۔ اس پر حضرت قارب نے عرض کیا 'یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم لیکن اس طرح ایک مسلمان رشتہ دار کے ساتھ احسان ہوگا۔ اس سے وہ اپنے کو مراد لے رہے عظیہ وسلم لیکن اس طرح ایک مسلمان رشتہ دار کے ساتھ احسان ہوگا۔ اس سے وہ اپنے کو مراد لے رہے عصد وہ قرض تو مجھ بر ہے 'چنانچہ آپ نے ان کا بھی قرض اس رقم سے ادا فرما دیا۔

#### غزوه طائف سے مشنبط احکام ومسائل:

اس غزوہ سے مندرجہ ذیل فقهی احکام و مسائل ثابت ہوتے ہیں ᠄

۱ - جرمت واکے مینوں میں قال کرتا جائز ہے 'اور اس کی تحریم منسوخ ہو چکی ہے 'کیونکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم مدینے سے مکہ کی طرف ماہ رمضان کی آخری تاریخوں میں روانہ ہوئے اور مکہ میں انیس دن قیام فرمایا۔ پھر قبیلہ ہوازن کی طرف تشریف لے گئے اور ان سے قبال فرمایا ' پھر طائف کے لئے روانہ ہوئے اور ان کا تقریبا ہیں دن محاصرہ جاری رکھا۔

ان ایام و شہور کے اعداد و شار پر غور و فکر سے اندازہ ہو تا ہے کہ محاصرہ کی پچھ مدت ماہ ذوالقعدہ میں ہمی تھی۔ آگر کوئی میہ سوال کرے کہ اس مدت میں صرف محاصرہ کیا گیا تھا اور قبال تو ماہ شوال میں ہوا تھا۔ تو اس کا جواب میہ ہے کہ ابتداء کرنا اور اس کو کسی نہ کسی شکل میں جاری دکھنا دونوں میں فرق ہے۔ ۲۔ اس غزوہ سے اس بات کا جواز نکلتا ہے کہ انسان اہل و عیال کے ساتھ جنگ میں جا سکتا ہے 'کیونکہ اس میں نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ حضرت ام سلمہ اور حضرت زینب تھیں۔ ۳۔ اس سے معلوم ہوا کہ کفار کے مقابلہ میں ان پر پھر برسانے کے لئے منجنیق نصب و استعمال کیا جا سکتا ہے 'خواہ اس سے بے قصور عور توں اور بچوں کو بھی نقصان پنچے۔

۳ - وشمنول کے درختوں کو بھی کاٹا جا سکتا ہے' جو ان کو نقصان پننچائے' کمزور کرے اور انہیں غیظ و غضب میں مبتلا کرے۔

۵ - نیز اس سے بیہ بھی معلوم ہوا کہ اگر مشرکین کے غلام بھاگ کر مسلمانوں سے ملیں تو وہ آزاد ہوں گے۔ ابن منذر نے اس پر علاء کا اجماع نقل کیا ہے۔

۲ - اس سے یہ ثابت ہو تا ہے کہ امام جب سی قلعے کا محاصرہ کرے اور وہ فتح نہ ہو اور وہاں سے کوچ کرنے اور محاصرہ ختم کرنے میں مسلمانوں کی مصلحت ہو تو وہ ایسا کر سکتا ہے۔

ے - اس میں اس کا بھی تذکرہ ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے عمرہ کے لئے مقام جعرانہ سے احرام باندھا'اور طا کف سے جو مختص مکہ میں بغرض عمرہ داخل ہونا چاہے اس کے لئے نہی سنت ہے۔ لیکن عمرہ کا احرام باندھنے کی نیت سے مکہ سے جعرانہ جانے کو کسی عالم نے مستحب نہیں سمجھا ہے۔

۸ – اس واقعہ سے نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کا رحمتہ للعالمین و بالمومنین روف رحیم کا بخوبی اندازہ ہو تا ہے کہ جو قوم و قبیلہ آپ سے برسر پیکار ہوئی اور آپ کے صحابہ کی ایک جماعت کو شہید کیا اور آپ کے قاصد حضرت عوہ کو بھی بے دردی ہے قبل کر دیا – ان تمام بدا عمالیوں کے باوجود آپ نے ان کیلے دعائے خیر فرمائی اور ان کی ہدایت کی تمنا فرمائی ۔ یہ آپ کے کمال رحمت و شفقت کا جیتا و جاگنا ثبوت ہے۔

9-اس واقعہ سے حضرت ابو بکر صدیق کی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے کمال محبت اور ہر ممکن آپ سے تقرب و الفت کی خواہش کا پیتہ چاتا ہے۔ یمی وجہ تھی کہ انہوں نے حضرت مغیرہ سے اصرار کیا کہ ان ہی کو اس بات کاموقع دیں کہ وہ نمی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو وفد طائف کی آمد کی خوشخبری سنائیں' ماکہ وہی آپ کی فرحت و مسرت کا سبب بنیں۔ چنانچہ اس سے معلوم ہوا کہ بیہ جائز ہے کہ کوئی اپنے دو سرے بھائی سے درخواست کرے کہ وہ اسے ایک نیکی کرنے کاموقع دے۔

بعض علاء کابہ قول صحیح نہیں کہ نیکیوں میں ایٹار کرنا جائز نہیں' حالانکہ حضرت عائشہ رضی اللہ عنها نے حضرت عررضی اللہ عنها نے حضرت عمر رضی اللہ عنہ کو اپنے گھر کے اندر نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے جوار رحمت میں دفن ہونے کے معالمہ میں اپنے آپ پر ترجیح دے دی' اور حضرت عمر رضی اللہ عنہ کی درخواست پر انہیں تاکواری نہیں ہوئی' بلکہ اس کی پخیل فرمائی۔

اس سے یہ بھی ثابت ہو تا ہے کہ شرک اور طاغوتی اڈوں کو ایک دن بھی باتی نہ رکھا جائے ' بلکہ
ان کو منہدم کر دیا جائے بشرطیکہ انہیں مثانے اور ختم کرنے کی استطاعت ہو' کیونکہ یہ جگہیں شرک و کفر
کی علامات ہیں جو تمام پرائیوں کی جڑ ہیں۔ اس لئے استطاعت ہوتے ہوئے انہیں قائم رہنے دینا ناجائز

ی تھم ان زیارت گاہوں کا بھی ہے جنہیں قبروں پر تغیر کیا گیا ہے'اور اللہ کو چھوڑ کران کی پرستش کی جاتی ہے'جن پھروں کی لوگ تعظیم کرتے ہیں' تیرک حاصل کرتے ہیں' نذر و نیاز پیش کرتے ہیں'اور پوسہ دیتے ہیں' ان میں سے کسی کو قدرت کے بعد باقی رکھنا جائز نہیں۔ ان میں سے اکثر تو لات و عزی و منات کے درجہ کے ہیں' بلکہ بعض کے ساتھ اس سے ذیادہ شرک و خرافات کا رواج ہے' اور اللہ رحم فرمائے۔ آمین۔

ان مشرکوں کا یہ اعتقاد نہ تھا کہ رہہ بت پیدا کرتے ہیں ' روزی دیتے ہیں ' مارتے اور زندہ کرتے ہیں' بلکہ مشرکین بھی وی اعمال کرتے تھے جو کہ آج کل ان کے مشرک بھائی اپنے یہاں صنم کدوں (مزارات) میں کرتے ہیں۔ اس طرح آج کے لوگ بھی اپنے سے پہلے لوگوں کے نقش قدم پر چل رہے ہیں' اور ایک ایک مرحلہ پر اننی کی اتباع کر رہے ہیں۔

جمالت کے غلبہ اور علم کی کی کے باعث اکثر لوگوں پر شرک کا غلبہ ہو چکا ہے' ان کے نزدیک نیکل بدی بن چکی ہے' اور بدی نیکی دکھائی دیتی ہے۔ سنت کو بدعت اور بدعت کو سنت سمجھنے لگے ہیں۔ چھوٹوں کی نشوونمااور بدوں کا بردھایا ہی میں گذر رہاہے۔

شعارُ اسلام غائب ہو چکے ہیں اور غربت اسلام نے شدت اختیار کرلی ہے۔ علاء کم ہو مسئے ہیں '

سفهاء کا غلبہ ہو گیا ہے اور معالمہ گرچکا ہے اس طرح بحرو بر میں فساد برپا ہو چکا ہے اور لوگ اپنے کر تو توں کا خمیازہ بھگت رہے ہیں۔ لیکن بایں ہمہ امت محمد میں سے ایک جماعت ضرور ۔ بیشہ حق پر قائم اور ثابت قدم رہے گی اور اہل شرک و بدعت کا مقابلہ کرتی رہے گی تا آنکہ اللہ تعالی زمین اور اہل زمین کا وارث بن جائے اور قیامت آ جائے وہی بمتروارث ہے۔

اا-اس غزوہ سے یہ بھی معلوم ہوا کہ زیارت گاہوں میں جو مال خرچ ہوتا ہے'اسے امام وقت جماد اور دو سری مصلحتوں میں خرچ کر سکتا ہے۔ ان کو فوجیوں میں تقسیم کر سکتا ہے'اور دو سرے نیک کاموں میں لگا سکتا ہے'اور ان مزارات پر جو او قاف ہیں ان کا بھی یمی تھم ہے'اور اس سلسلہ میں اتمہ اسلام میں سے کسی کا اختلاف نہیں ہے۔

## فصل (29) غزوه تبوک

جب رسول الله صلی الله علیه و سلم مدینه تشریف لائے اور ججرت کا نواں سال شروع ہو گیا تو آپ صلی الله علیه و سلم مدینه تشریف لائے اور ججرت کا نواں سال شروع ہو گیا تو آپ صلی الله علیه و سلم نے صد قات کی وصولی کے لئے محصلین کو بھیجا، چنانچہ عیبنہ بن صن کو بنو تمیں کو اسلم اور غفار کے پاس ، عدی بن حاتم کو طئی اور بنو اسد کے پاس ، مالک بن نویرہ کو بنو سعد کے پاس ، علاء بن حضری کو بحرین کے لئے حنللہ کے پاس ، علاء بن حضری کو بحرین کے لئے اور علی کو نجران کے لئے روانہ فرمایا۔

اسی سال یعنی رجب سنہ ۹ مجری میں غزوہ تبوک واقع ہوا 'یہ زمانہ سخت سنگی 'قط سالی کا تھا اور آسندہ موسم کا پھل لگ چکا تھا۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا دستور تھا کہ جنگ کے موقعوں پر بھی ظاہر نہ کرتے کہ کدھر کا قصد ہے لیکن غزوہ تبوک کے موقع پر شک حالی اور بعد مسافت کے باعث صاف صاف اعلان کر دیا تھا کہ رومیوں سے جنگ ورپیش ہے۔ آپ صلی اللہ علیہ و سلم نے جد بن قیس سے فرمایا کہ: "اے جد 'کیا اس سال رومیوں سے نبرد آزمائی کے لئے چلو گے؟ اس نے حیلہ سازی کی یا رسول اللہ کیا آپ مجھے آزمائش سے معاف نہ رکھیں گے؟ سب لوگ جانتے ہیں کہ جھے عور تول سے نمایت رغبت ہے 'میں ڈر تا ہوں کہ رومی عور توں کو دیکھ کر بے اختیار نہ ہو جاؤں' آپ نے منہ پھیرلیا اور فرمایا : فیرنہ جاؤ' اس پر یہ آیت کریمہ نازل ہوئی :

﴿ وَمِنْهُ مِ مَّن يَكُولُ ٱنَّذَن لِي وَلَا نَفْتِنِّي ۗ ﴿ [التوبة: ٤٩]

ان میں ایسے لوگ بھی ہیں جو کہتے ہیں' مجھے رہ جانے کی اجازت دے دیجھے اور آزمائش میں نہ ڈالئے۔

منافقوں نے ہمتیں پست کرنا شروع کیں اور کہنے گلے اس گری میں نہ جاؤ' اس پریہ آیت نازل ہوئی:

اس موقع پر رسول الله صلی الله علیه وسلم نے مالداروں کو راہ خدا میں خرچ کرنے کا تھم فرمایا اور انہوں نے تقیل کی' حضرت عثان رضی الله عنه نے اس موقع پر تین سو اونٹ مع ساز و سامان کے اور ایک ہزار ویتار پیش خدمت کئے۔

اسی دوران نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں پچھ لوگ باچیثم ترحاضر ہوئے جن کی تعداد سات تھی اور آپ سے پچھ سواریوں کی درخواست کی آپ نے فرمایا کہ اس وقت تو میرے پاس پچھ بھی نہیں۔ یہ واپس چلے گئے۔ شدت الم کے باعث ان کی آ تھوں سے آنسو جاری تھے کہ ان کے پاس پچھ نہیں کہ جس کے ذریعہ وہ صدقہ کرکے شریک جماد ہو سکیں۔

اس موقع پر اشعریوں نے ابو موسی کو بھیجا کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے سواریاں ما تکیں۔ آپ اس وقت ناراض تھے۔ غصہ سے قسم کھا کر فرمانے گئے 'واللہ میں تممیں ہرگز سواری نہ دوں گا'اور پھر میرے پاس سواری ہے بھی نہیں' اس کے بعد ہی کچھ اونٹ آ گئے۔ آپ کا غصہ فرو ہوگیا اور انہیں والیں بلا کر اونٹ مرحمت فرمائے۔ ساتھ ہی فرمایا : میں نے تمہیں سواری نہیں دی' لیکن وہ اللہ ہے والیں بلا کر اونٹ مرحمت فرمائے۔ ساتھ ہی فرمایا : میں نے تمہیں سواری نہیں دی' لیکن وہ اللہ ہے جس نے یہ اونٹ بھیج دیے ہیں۔ میں جب قسم کھاؤں گا اور پھردیکھوں گا کہ اس کے خلاف عمل کرنا بہتر ہے توقعم تو ژکر کھارہ ادا کردوں گا۔

اسی موقع پر ایک رات علیہ بن زید نے نماز پڑھی اور رو رو کر دعاکی :یارب العزت! تو نے جہاد کا حکم دیا ہے لیکن مجھے اتنا نہیں دیا کہ تیرے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کا ساتھ دے سکوں' اور نہ اپنی رسول کو اتنا دیا ہے کہ مجھے ساتھ لے جاسکیں۔ اے اللہ! اگر میں جہاد کے نا قابل ہوں تو میں تیری راہ میں ہروہ تکلیف معاف کر تا ہوں جو کسی مسلمان کے ہاتھ سے مجھے پنچی ہے 'جان کی ہو' مال کی ہویا آبرو کی۔ جب صبح ہوئی تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ آج کی رات صدقہ کرنے والا کماں ہے؟ اس آواز پر کوئی کھڑا نہیں ہوا۔ آپ نے دوبارہ سوال فرمایا تو حضرت علیہ کھڑے ہوئے' آپ نے ان سے فرمایا ''علیہ تیری یہ دعا بطور زکاۃ مقبول لکھ لی گئی''۔

منافقین کی متعدد ٹولیوں نے عذر لنگ پیش کرکے عدم شرکت کی اجازت چاہی' نیکن بارگاہ نبوی ہے

ا نہیں اجازت نہیں دی گئی۔ عبداللہ بن ابی یہود اور منافقین کی ایک جماعت کے ہمراہ وادی وداع میں تھا'کما جاتا ہے کہ اس کالشکر دو لشکروں سے تم نہ تھا لیکن روائگی کے وقت سے سب پیچھے رہ گئے۔

رسول الله صلی الله علیه وسلم نے محمد بن مسلمه انصاری کو مدینه میں نائب مقرر فرمایا اور حضرت علی بن ابی طالب کو اپنے اہل بیت پر بطور گراں مقرر فرمایا۔جب مسلمانوں کا نشکر روانه ہو گیا تو ابن ابی نشکر کے پیچھے رہ گیا۔

حضرت علی خدمت اقدس میں حاضر ہوئے اور عرض کیا' اے اللہ کے رسول (صلی اللہ علیہ وسلم) مجھے عور توں و بچوں کی تگرانی کے لئے چھوڑ کرجا رہے ہیں' تو آپ نے فرمایا کہ"میرا تمہارا وہی تعلق ہے جو موسی علیہ السلام کے ساتھ ہارون علیہ السلام کا تھا تگر خبردار میرے بعد کوئی نبی نہیں ہوگا"۔

اس غزوہ میں کچھ مسلمان بھی پیچھے رہ گئے لیکن ان کے ایمان اور عزم جماد میں جبک یا تذبذب کی وجہ سے نہ تھا۔ ان میں کعب بن مالک ' ہلال بن امید ' مرارہ بن ربیع ' ابو خیثمہ ' ابوذر غفاری تھے لیکن حضرت ابوذر اور ابو خیثمہ بعد میں جالمے تھے۔

اس غزوہ میں ہی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے ہمراہ تمیں ہزار فوج تھی ،جس میں دس ہزار سوار تھے۔

ہو جوک میں میں دن یمال اقامت پذیر رہے اور نماز قصر کرکے اوا کرتے رہے ،اس وقت ہرقل مصلی میں تھا۔ حضرت ابو خیٹمہ کے جماد میں شرکت کا واقعہ یوں ہے کہ جب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو مدینہ سے رخصت ہوئے چند دن گذرے تھے کہ ابو خیٹمہ اپنا گھرگئے۔ اس وقت شدید گری پڑ رہی تھی۔ انہوں نے دیکھا کہ ان کی دونوں ہویاں اپنا تھیموں میں پانی چھڑک رہی ہیں ،اور پانی بھی خوب شھنڈا کرلیا ہے اور کھانا بھی اچھی طرح تیار کرلیا ہے ،خیمہ میں واخل ہوتے ہی ہے سب چیزیں دیکھ لیں۔ پھر دل ہی میں کہنے گئے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم وھوپ اور گری اور آندھی میں رہیں اور ابو خیٹمہ محمدتی چھاؤں 'لذیذ کھانے 'اور خوبصورت عورتوں میں عیش کرے ' بیہ تو بڑی زیادتی اور تاانصائی شہرے ' پھرگویا ہوئے میں نا اور خوبصورت کی خیمہ میں واخل نہ ہوں گا اور حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم سے جا ملوں گا' پھرانہوں نے سفری تیاری شروع کردی اور روانہ ہو گئے حتی کہ تبوک میں آپ علیہ وسلم سے جا ملوں گا' پھرانہوں نے سفری تیاری شروع کردی اور روانہ ہو گئے حتی کہ تبوک میں آپ علیہ وسلم سے جا ملوں گا' پھرانہوں نے سفری تیاری شروع کردی اور روانہ ہو گئے حتی کہ تبوک میں آپ علیہ وسلم سے جا ملوں گا' پھرانہوں نے سفری تیاری شروع کردی اور روانہ ہو گئے حتی کہ تبوک میں آپ علیہ وسلم سے جا ملوں گا' پھرانہوں نے سفری تیاری شروع کردی اور روانہ ہو گئے حتی کہ تبوک میں آپ

راستہ میں حفنرت ابو خیثمہ کی حفزت عمیر بن وهب سے ملاقات ہوئی 'وہ بھی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی تلاش میں تھے' یہ دونوں رفیق سفرہوگئے اور جب تبوک سے قریب بہنچے تو ابو خیثمہ نے عمیر بن وهب سے کہا کہ مجھ سے تخلف کی بڑی غلطی ہو گئی ہے۔ اس لئے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہو جانے تک مجھ سے الگ نہ ہونا'ایبانہ ہو کہ راستہ بھول جاؤں۔

جب یہ دونوں تبوک میں نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی منزل کے قریب پہنچ تو لوگ کہنے گئے 'دیکھنا کوئی بعث اور کے قریب پہنچ تو لوگ کہنے گئے 'دیکھنا کوئی بعث اموار آ رہا ہے 'تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا : ابو خیٹمہ ہوگا عرض کیا گیا 'یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اللہ علیہ وسلم ! اللہ کی قتم میہ تو ابو خیٹمہ ہی ہیں۔ سواری سے انز کر خدمت اقدس میں عاضر ہو کر سلام کیا اور سارا ما جرا سایا۔ تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے من کر فرمایا 'اچھا کیا اور ان کے لئے دعائے خیر فرمائی۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم جب ٹمود کے علاقے حجرہے گذرے تو فرمایا کہ یہاں سے پانی نہ ہو'اور نہ اس سے وضو کرو'اور تم نے جو اس سے آٹا گوندھ لیا ہے' وہ اونٹوں کو کھلا دو'اور تم میں سے کوئی بھی اینے رفیق کو ہمراہ لئے بغیرہا ہرنہ نکلے۔

للذا بنی ساعدہ کے دو آدمیوں کے سوا تمام لوگوں نے الیا ہی کیا' یہ دونوں تنا نگلے۔ ایک اپنی کسی ضرورت کے باعث اور دو سرا اپنے اونٹ کی تلاش میں' جو اپنی ضرورت سے نکلا تھا' اس نے خود کشی کی کوشش کی اور جو اپنے اونٹ کی تلاش میں نکلا تھا' اسے ہوا نے اڑا کرنی طے کے ایک بہاڑ پر ڈال دیا۔ جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو اس کی اطلاع دی گئی تو آپ نے فرمایا' کیا میں نے تم کو اس سے منع نہیں کیا تھا' پھر آپ نے اسے بلوایا 'جس نے خود کشی کی کوشش تھی تو وہ بالکل شفایا ب ہو گیا اور دو سرے کو قبیلہ طے نے آپ کی خدمت میں مدینہ واپس تشریف لانے کے بعد پیش کیا۔

امام زہری کا بیان ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم جب مقام جرمیں پنچے تو آپ نے چرے کو کپڑے سے ڈھانپ لیا اور سواری کو تیز کرلیا اور فرمایا کہ ''فلالموں کے گھروں میں صرف روتے ہوئے واغل ہوا کرد کیونکہ ڈرہے کہ جوعذاب انہیں لاحق ہوا' تہیں بھی لاحق ہوجائے''۔

تصحیحین میں مردی ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے پانی کو بہا دینے کا تھم فرمایا اور یہ ہدایت فرمائی کہ لوگ اس کنویں سے پانی لیں'جس پر حضرت صالح علیہ السلام کی او نٹنی جاتی تھی۔

ابن اسحاق فرماتے ہیں کہ صبح ہوئی تو لوگوں کے پاس پانی نہ تھا۔ انہوں نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس حاضر ہو کر شکایت کی 'چنانچہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے دعا فرمائی تو اللہ تعالیٰ نے ابر بھیجا اور اس قدر بارش ہوئی کہ لوگ سیزاب ہو گئے اور حسب ضرورت پانی جمع بھی ہوگیا۔

پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے کوچ کرنے کا فرمان صادر فرمایا اور پچھ لوگ آگے بڑھے 'جب کوئی مخص پیچھے رہ جاتا تولوگ کہتے کہ فلاں مخص رہ گیا' آپ فرماتے کہ چھوڑ دو' اگر اس میں کوئی خیر ہوگا تو اللہ تعالیٰ اسے تمہارے ساتھ ملا دے گا'اور اگر ایسانہ ہوا تو پھرتم اس سے آرام یا گئے۔

جب حضرت ابوذر غفاری کو او نمنی سے شکایت ہوئی تو انہوں نے سامان ا تار کرانی پیٹے پر لاولیا اور پادہ پانہ ہوئی تو انہوں نے سامان ا تار کرائی پیٹے پر لاولیا اور پادہ پانی اقدس صلی اللہ علیہ وسلم ایک منزل پر اترے تھے کہ کسی مخف نے عرض خدمت کیا : یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کوئی آدی راستہ پر تن تنما چلا آرہا ہے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا : وہ ابوذر ہوں گے۔ جب لوگوں نے غور سے دیکھا تو بھان لیا اور عرض کیایا رسول اللہ! یہ تو واقعی ابوذر ہی ہیں۔ آپ نے فرمایا "اللہ تعالی ابوذر پر رحم فرمائے تنما چرا ہے، تنما مرے گا اور تنماہی اللہ گا"۔

صیح ابن حیان میں نہ کور ہے کہ جب حضرت ابوذر رضی اللہ عنہ کی وفات کا وقت آیا تو ان کی اہلیہ رونے لگیں۔ وہ کہنے لگے 'کیول روتی ہو؟ انہول نے جواب دیا کہ کس طرح آنسونہ ہماؤل جب کہ آپ ایک ویرانے میں فوت ہو رہے ہیں اور میرے پاس انٹا کپڑا بھی نہیں جو آپ کے کفن کے لئے کافی ہو سکے' اور آپ کو دفن کرنے کی میرے اندر ہمت بھی نہیں اور نہ کوئی تعاون کرنے والا ہے' تو انہوں نے جواب دیا کہ خوش ہو جاؤ' اور رؤو نہیں' کیونکہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو مسلمانوں کی ایک جماعت کو جس میں میں بھی شامل تھا' فرماتے ساہے کہ "تم میں ہے ایک آدمی ویرانے میں فوت ہو گااور مسلمانوں کی ایک جماعت اس کے جنازہ میں شریک ہوگی"۔ اب ان میں سے کوئی زندہ باقی نہیں رہا اور تمام كے تمام فوت مو يكے ہيں۔ اس لئے وہ تنا فوت مونے والا ميں بى مول- الله كى قتم ميں نے نه غلط کہا اور نہ تکذیب کی 'اس لئے راستہ کی طرف دیکھو۔ ان کی اہلیہ نے عرض کیا کہ حجاج کرام جانچکے ہیں' رائے: خالی ہو بچے ہیں' اب کون یماں ہوگا' انہوں نے کہا جاؤ اور جا کر دیکھو۔ اہلیہ فرماتی ہیں کہ میں میلے کی جانب جا کر دیکھتی اور پھرواپس آکر تارواری کرتی' میں اور وہ اس حالت میں تھے کہ کچھ لوگ سوار ایل ہے طر آئے۔ میں نے ان کی طرف اشارہ کیا 'وہ تیزی سے میری طرف آئے اور قریب آکر کھڑے ہو تھتے اور کئنے لگے 'اے اللہ کی بندی کیا معالمہ ہے؟ میں نے جواب دیا 'ایک مسلمان فوت ہو رہا ہے 'کیاتم اسے کفن دو گے ؟ انہوں نے پوچھا' وہ کون ہے؟ میں نے جواب دیا' رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے محالی حضرت ابوذر غفاری ہیں۔ کہنے لگے ' رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے دوست اور ساتھی؟

میں نے کہ انہ ہاں وہی ہیں۔ انہوں نے حضرت ابوذر کے متعلق "ان پر ہمارے مال باپ قربان ہوں"
جیسے الفاظ میں اظہار عقیدت پیش کیا پھران کی خدمت میں تیزی سے برھے۔ جب یہ لوگ حضرت ابوذر
کے پاس پہنچ تو حضرت ابوذر رضی اللہ عنہ نے فرمایا : خوش ہو جاؤ (اور پھرانہوں نے رسول اللہ صلی
اللہ علیہ وسلم سے نہ کورہ حدیث بیان کی) اس کے بعد کما کہ اگر میرے یا میری ہوی کے پاس کفن دینے
کے لئے کوئی کپڑا ہو تا تو مجھے اس میں کفنایا جاتا۔ اس لئے میں تہیں اللہ کا واسطہ دے کر درخواست کر تا
ہول کہ تم میں سے وہ مخص مجھے کفن نہ دے جو کسی جگہ کا گور نر 'نمائندہ یا حاکم وغیرہ رہ چکا ہو۔ انہوں
نے غور کیا توسب کے سب نہ کورہ مناصب میں سے کسی نہ کسی منصب کو اختیار کرچکے تھے۔ عرف ایک
انساری نوجوان حضرت ابوذر کے معیار پر پورا انزا۔ اس نے بڑھ کرعرض کیا' اے بچا جان! میں آپ کو
انساری نوجوان حضرت ابوذر کے معیار پر پورا انزا۔ اس نے بڑھ کرعرض کیا' اے بچا جان! میں آپ کو
انسی عادر یا ان دو کپڑوں میں کفن دول گاجو میری والدہ نے کاتے اور بنے تھے۔ انہوں نے فرمایا' ہاں
د تم مجھے کفن دینا" چنانچہ اس انصاری نوجوان نے انہیں کفن پہنایا' سب نے نماز جنازہ پڑھی پھر انہیں
د فرن کیا۔ یہ سب لوگ یمن کے تھے۔

صیح مسلم میں حضرت معاذ رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ تبوک پہنچے سے قبل رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا تھا کہ "کل انشاء اللہ تم لوگ تبوک کے چشمہ پر پہنچو کے لیکن تم چاشت ہونے سے قبل نہیں پہنچ سے ۔ اگر کوئی جائے تو ہرگز اس کا پانی استعال نہ کرے 'جب تک میں نہ پہنچ جاؤں"۔ راوی کا بیان ہے کہ ہم وہاں پنچے تو ویکھا کہ دو آدی پہلے سے پہنچ چکے تھے اور چشمہ کا پانی ذرا ذرا سارک رک کر بہہ رہا تھا۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ان لوگوں سے دریافت فرمایا : کیا تم نے اس میں رک کر بہہ رہا تھا۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم اللہ علیہ وسلم ان پر سخت خفا ہوئے اور سخت سے پچھ استعال کیا ہے؟ وہ کہنے گئے 'جی ہاں۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم ان پر سخت خفا ہوئے اور سخت ست کہا۔ پھرلوگوں نے چلو سے تھوڑا تھوڑا پانی جمع کیا جس سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنا چرہ اور ہاتھ دھوئے اور اس استعال شدہ پانی کو دوبارہ اس چشمہ میں ڈال دیا۔ اچانک کثرت سے پانی کا فوارہ ایکٹ نگاور لوگوں نے خوب یانی پا۔

پھر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرہایا کہ "اے معاذوہ زمانہ قریب ہے"اگر تیری زندگی رہی تم خود بھی دیکھو سے کہ اس پانی سے یسال کے باغات شاداب و سیراب ہوا کریں گے اور یہ جگہ درخوں سے بھرجائے گی"۔

جب نبی کریم صلی الله علیه وسلم تبوک پنیج تو ایله کا حاکم حاضر خدمت موا اور صلح کی درخواست

پیش کی اور جزیہ دینے پر آمادگی کا اظہار کیا۔ اس موقع پر اہل جرب اور اذرح بھی حاضر ہوئے اور جزیہ دینا منظور کر لیا۔ اس وقت نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ابلہ کے حاکم کو ایک تحریری فرمان جاری فرمایا جس کا مضمون سے تھا۔

یم اللہ الر عن الرحیم ۔ یہ تحریر اللہ اور اس کے رسول محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف سے ہے دہن روبہ اور اس کی قوم اہل ایلہ کے لئے پروانہ امن ہے ' اہل ایلہ کی تفتیاں اور سواریاں خواہ وہ خشکی میں ہوں یا سمندر میں ' اللہ اور اس کے رسول محمہ صلی اللہ علیہ وسلم کی حفاظت اور ذمہ میں ہیں ' اور اہل شام اور اہل یمن اور اہل بحر میں سے جو لوگ بھی ان کے ساتھ ہول گے ' وہ قافلے بھی ان کی امان و پناہ میں ہیں۔ اگر کوئی ان کا آدمی خلاف معاہرہ کوئی کام کرے گا تو اس کا مال اس کی جان کو نہ بچا سکے گا' بلکہ وہ سی بھی مسلمان کے لئے مباح ہوگی۔ مسلمانوں کے لئے جائز نہیں کہ خشکی یا تری میں کوئی راستہ یا جگہ کام میں آنے سے روکیں۔

پھر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت خالد بن ولید کو دومتہ الجندل کے حاکم اکیدر بن عبدالملک الکندی کے پاس بھیجا اور فرمایا کہ اسے تم نیل گائے کا شکار کرتے دیکھو گے۔ حضرت خالد جب وہاں پنچ جماں سے اس کا قلعہ نظر آ رہا تھا اور چاندنی رات تھی تو وہ وہیں ٹھہر گئے۔ دیکھا کہ ایک نیل گائے آئی اور محل کے دروزا سے پر سینگ رگڑنے شروع کردئے اس کی بیوی نے کہا کہ کیا تم نے بھی گائے آئی اور محل کے دروزا سے پر سینگ رگڑنے شروع کردئے اس کی بیوی نے کہا کہ کیا تم نے بھی ایس گائے دیکھی ہے وہ بولا نہیں 'پھر اکیدر اپنے مصاحبین کی ایک جماعت کے ساتھ با ہر نکلا۔ اس وقت اسے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے لشکرنے گرفتار کرلیا اور اس کے بھائی حسان کو قتل کردیا۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ نے اکیدر کی جان بخش کے بعد جزیہ دینے پر صلح کرلی' وہ نصرانی تھا۔ ابن سعد کا بیان ہے کہ حضرت خالد نے اکیدر کو قتل ہے بچالیا تھا۔ حضرت خالد کے ساتھ چار سو ہیں شہسوار تھ۔۔ انہوں نے دو ہزار اونٹ' آٹھ سو بکریوں' چار سو زرہ اور چار سونیزوں پر صلح کی تھی۔

م می کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا حصہ الگ کرکے یہ مال غنیمت تقتیم کیا گیا۔ پہلے خمس نکالا گیا پھریاتی مال محابہ کے رضی اللہ عنم میں تقتیم کیا گیا۔ ہر صحابی کو پانچ پانچ حصے ملے تھے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم دین دن سے زیادہ قیام کے بعد تبوک سے واپس تشریف لائے تھے۔

حضرت عبداللہ بن مسعود سے روایت ہے کہ غزدہ تبوک میں ایک رات میں اٹھا تو لشکر کی ایک جانب شعلہ نظر آیا۔ میں اسے دیکھنے لگا۔ اچانک جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور حضرت ابو بکراور حضرت عمر رضی اللہ عنما نظر آئے اور دیکھا کہ عبداللہ ذوا لبجادین فوت ہو گئے ہیں اور ان کے لئے قبر کھودی گئی ہے۔ جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم قبر میں کھڑے ہیں اور حضرت ابو بکرو عمر رضی اللہ عنم میت کو قبر میں آبار رہے ہیں اور آپ فرما رہے ہیں کہ اپنے بھائی کو میرے قریب کردو۔ ان دونوں حضرات نے انہیں قریب کر دیا۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: "اے اللہ میں اس سے راضی مول' تو بھی اس سے راضی مول' تو بھی اس سے راضی ہو جا"۔ حضرت عبداللہ بن مسعود رادی حدیث فرماتے ہیں کہ کاش وہ صاحب قبر میں ہو آ۔

حضرت ابوامامہ بابلی سے مروی ہے کہ : تبوک میں حضرت جبرل نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس آئے اور فرمایا کہ اے محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) معاویہ بن معاویہ مزنی کے جنازہ میں شرکت کیجئے۔ یہ سن کر نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نکے اور حضرت جبریل ستر ہزار فرشتوں کے ساتھ اترے اور اپنا دایاں پیر بہاڑوں پر رکھا تو وہ بھی پست ہوگئ 'یماں تک کہ مکہ و مدینہ کی مارف دیکھ لیا۔ پھر نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم اور حضرت جبریل علیہ السلام اور فرشتوں نے ان کی نماز پڑھی۔ فارغ ہو کر آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت جبریل سے پوچھا کہ معاویہ کو یہ مرتبہ کیسے ملا؟ پڑھی۔ فارغ ہو کر آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت جبریل سے پوچھا کہ معاویہ کو یہ مرتبہ کیسے ملا؟ انہوں نے جواب دیا کہ کھڑے 'بیشے' سواری پر اور پیدل ہر حال میں ﴿فُلْ هُو َ اللهُ اَحَدُ ﴾ پڑھنے کی وجہ سے ایسابلند مرتبہ ملا ہے۔

اس حدیث کو ابن السنی اور بیہ تی نے روایت کیا ہے۔

غزوہ تبوک سے واپسی پر جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: "بے شک مدینہ میں کھھ ایسے لوگ بھی ہیں کہ تم جمال چلے اور جو وادی بھی تم نے طے کی وہ تمہارے ہمراہ تھے"۔ صحابہ نے عرض کیا 'اے اللہ کے رسول'کیا مدینہ میں رہتے ہوئے؟ آپ نے فرمایا: "ہاں! انہیں عذر نے روک رکھا تھا"۔

## منافقین کی ایک سازش:

جب رسول الله صلی الله علیه وسلم تبوک سے مدینہ واپس لوٹ رہے تھے تو راستہ میں پچھ سافقین نے آپس میں یہ سازش تیار کی کہ آپ کو راستہ میں ایک بہاڑی سے گھائی میں گرا دیں۔ جب فافنہ نبوی اس جگہ پہنچا تو وہ آپ کے ساتھ ساتھ چلنا چاہتے تھے' لیکن اللہ تعالیٰ نے ان کی سازش سے آپ (صلی اللہ علیہ و سلم) کو آگاہ فرما دیا 'چنانچہ آپ نے لوگوں سے فرمایا کہ ''تم میں سے جو کوئی وادی کے راستہ سے جائے تو کوئی حرج نہیں کیونکہ وہ کشادہ ہے ''اور سے کہہ کر آپ نے پہاڑی والا راستہ افتیار فرمایا اور دو سمرے محابہ نے نشیں راستہ افتیار کیا' البتہ سازشی منافقین نے نقاب بہن کر آپ صلی اللہ علیہ و سلم کے سمراہ حضرت حذیفہ بن یمان اور عمار بن یا سر تھے' آپ نے حضرت عمار کو او نمنی کی نکیل پکڑنے کا تھم دیا' اور حضرت حذیفہ کو پیچے سے او نمنی ہا گئے کے لئے فرمایا۔ بید لوگ جا رہے تھے کہ ان کے پیچے سے ایک جماعت کے اچانک حملہ کرنے کی آواز آئی اور استے میں انہوں نے آپ کو گھرلیا تھا۔ اس وقت رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم نے غصہ میں حضرت حذیفہ کو آواز دی کہ انہیں بٹا دیں۔ جب حضرت حذیفہ نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم کی ناراضی حذیفہ کو آواز دی کہ انہیں بٹا دیں۔ جب حضرت حذیفہ نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم کی ناراضی دیکھی تو اپنا ڈنڈا کے کر مڑے اور ان کی سواریوں کے منہ پر ضریاں گائیں اور انہیں نقاب پنے ہوئے دیکھی تو اپنا ڈنڈا کے کر مڑے اور ان کی سواریوں کے منہ پر ضریاں گائیں اور انہیں نقاب پنے ہوئے دیکھا تو ایا ڈنڈا کے کہ ان کی سازش کا پردہ فاش ہوگیا ہے' دیکھا تو اللہ تعالی نے ان پر کائی رعب طاری کردیا' اور وہ یہ سمجھے کہ ان کی سازش کا پردہ فاش ہوگیا ہے' جنانچہ تیزی سے بھاگ کرلوگوں میں خلط طط ہو گئے۔

بھر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت حذیفہ سے فرمایا کہ تم نے ان میں سے کسی کو پہنچانا؟
انہوں نے جواب دیا سواری فلاں فلاں کی بھی 'چو نکہ رات اندھیری بھی 'اس لئے ان لوگوں کو نہ پہچان سکا۔ آپ نے پوچھا کہ ان کا مقصد کیا تھا۔ حضرت حذیفہ نے بتایا کہ اللہ اور اس کا رسول ہی زیادہ جانتے ہیں۔ آپ نے فرمایا کہ انہوں نے میرے ساتھ چلنے کی ایک سازش تیار کی بھی کہ جب میں گھاٹی پر چیوں تو وہ مجھے نیچ گرا دیں۔ حضرت حذیفہ نے یہ بن کر کھا کہ آپ ان کی گردن کیوں نہیں مار دیے؟ آپ نے فرمایا کہ میں اسے ناپند کرتا ہوں کہ لوگ چرچا کریں کہ محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) نے اپنا ساتھیوں پر ہاتھ ڈالنا شروع کردیا ہے۔ پھر آپ نے ان تمام منافقین کے نام ان دونوں حضرات کو بتا دیے اور فرمایا کہ یہ بات پوشیدہ رکھنا۔

#### مسجد ضرار کی تغییر:

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم جب غزوہ تبوک تشریف لے جا رہے تھے تو ذی اوان میں اترے ' یمال سے مدینہ ایک گھنٹہ کا راستہ ہے۔ اس وقت مسجد ضرار کے بنانے والے آپ کی خدمت میں عاضر ہوئے اور آپ تبوک جانے کی تیاریاں کر رہے تھے۔ انہوں ہنے عرض کیا 'یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہم نے بیاروں اور بارش کی رات میں مجبوری کی وجہ سے ایک مسجد تغیر کی ہے۔ ہم یہ چاہتے ہیں کہ آپ دو رکعت نماز پڑھ کراسے بابرکت فرما دیں۔ اس وقت آپ نے جواب دیا تھا کہ سفر در پیش ہے 'یا برکاب ہو رہا ہوں۔ عدیم الفرصت ہوں' واپس آؤل گا تو یاد دلانا' انشاء اللہ تمہاری مسجد میں تمہاری خاطر نماز پڑھیں گے۔ لیکن واپسی میں مدینہ پنچنے سے پہلے ہی وجی اللی نے اس مسجد کی حقیقت کھول دی اور آپ پڑھیں گے۔ لیک بن الد محثم اور معن بن عدی کو بلوایا اور تھم فرمایا کہ جلدی جاؤ اور اس مسجد کو منہ م کر والواور جلا دو' چنانچہ ان حضرات نے تھم کی تغیل کی اور مسجد والے اِدھر اُدھر بھاگ گئے۔ اللہ تعالی نے اس موقع پر یہ آبت نازل فرمائی :

﴿ وَٱلَّذِينَ ٱتَّخَذُواْ مَسْجِدًا ضِرَارًا وَكُفْرًا وَتَقْرِبِهَا بَيْنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [التوبة: ١٠٧]

اورجن لوگوں نے ایک مسجد بنائی ضدیر اور کفریر اور پھوٹ ڈالنے کے لئے مسلمانوں میں۔

## مينه مين شاندار استقبال:

غزدہ تبوک سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم مظفرو منصور واپس ہوئے تھے۔ سنرلمبا تھا 'خطرے بے شار تھے ' چنانچہ جب مدینہ منورہ کے قریب پہنچ اور شهر میں خوشخبری پنچی تو لوگوں میں بے اندازہ مسرت تھی ۔ ہر شم کے مرد ' عور تیں ' بچے ' بو ڑھے سب کے سب استقبال کے لئے باہر نکل آئے۔ مدینے کی لڑکیوں نے ان اشعار کے ساتھ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا شاندار استقبال کیا :

طَلَعَ الْبَدُرُ عَلَيْنَا مِنْ ثَنِيَّاتِ الْوَدَاعِ وَجَبَ الشُّكُرُ عَلَيْنَا مَادَعَا للهِ دَاع

بدر نے ' مینات الوداع سے ہم پر طلوع کیا۔ ہمیشہ کے لئے اللہ کا شکر واجب ہُو گیا 'جب تک بلائے کوئی بلانے والا۔

ان اشعار کے بارے میں بعض راویوں کوغلط فنمی ہو گئی ہے۔ ان کی روایات میں ہے کہ یہ شعراس وقت گائے گئے تھے' جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم ہجرت کرکے مکہ سے مدینہ پہنچے تھے۔ حالا نکہ یہ صریح غلطی ہے'کیونکہ مقام" شیات الوداع" ملک شام کی طرف ہے نہ کہ مکہ سے مدینہ کے راہتے ہے۔ جب آپ صلی الله علیه وسلم مدینہ سے قریب ہوئے تو فرمایا کہ "میہ طیبہ ہے اور بیہ احد کا بہاڑ ہے جو کہ ہمیں دوست رکھتا ہے اور ہم اسے دوست رکھتے ہیں"۔

داخل ہوتے ہی سب سے پہلے مسجد میں تشریف لائے اور دو رکعت نماز ادا فرمائی 'جو کہ آپ کی سنت طیبہ تھی۔ پھرلوگوں سے ملئے جلنے کے لئے بیٹھ گئے۔ جو لوگ اس غزوہ میں ساتھ نہیں گئے تھ 'آ کر معذرت کرنے اور فتمیں کھانے گئے۔ ان لوگوں کی تعداد اس کے قریب تھی۔ آپ نے بظا ہر سب سے عذر قبول کر لئے اور باطن کا معالمہ علام الغیوب کے حوالہ کر دیا۔ ان حضرات کے متعلق میہ آیت نازل ہوئی:

﴿ يَعْمَدُ رُونَ إِلَيْكُمْ إِذَا رَجَعْتُمْ إِلَيْهِمْ ﴾ [التوبة: ٩٤] آب كي والبي كي بعد وه لوگ آب كي ياس آكر معذرت كرتے بيں-

# فصل (۸۰)

## غزوہ تبوک سے مستنط احکام ومسائل

۱-اشمرالحرام میں قال کرنا جائز ہے۔

۲ – امام المسلمین کو چاہئے کہ مسلمانوں کو وہ چیزیں بتا دے جس کے چھپانے میں ان کا نقصان ہو' اور باقی مصلحت کے لئے چھیا لے۔

۳- جب امام السلمين لوگوں كو نكلنے كا حكم دے توسب كا نكلنا ضرورى ہے 'اور كى كے لئے جائز نہيں كہ امام كے اذن كے بغير پيچھے رہ جائے 'اور الشكر كے نكلنے سے متعلق بيہ ضرورى نہيں كہ ہر شخص كو فردا فردا حكم دیا جائے۔ جماد جن تین موقعوں پر فرض عین ہو جا تا ہے۔ ان میں سے ایک توبہ ہے 'ووسرا جب دشمن شہركا محاصرہ كرنے۔ تيسرا يہ كہ جب ميدان جنگ ميں صفيں جم جائيں۔

۳ - جان کے ساتھ جماد کرنے کی طرح مال و دولت سے بھی جماد کرنا واجب ہے' اور یمی درست رائے ہے جس میں کچھ شبہ نہیں۔ کیونکہ قرآن کریم میں جماد بالنفس کے ساتھ ساتھ ہی جماد بالمال کا ذکر کیا گیا ہے' بلکہ ایک جگہ کے علاوہ تمام مقامات پر جماد بالمال کا ذکر جماد بالنفس سے پہلے ہوا ہے۔

اس سے معلوم ہوا کہ جماد بالمال جماد بالنفس کے مقابلہ میں زیادہ اہم اور ضروری ہے۔ اور جب جسمانی طور پر حج سے مجبور مخص پر مالی حج واجب ہوتا ہے تو ایسی صورت میں مالی جماد کا واجب ہوتا اولی ہے۔

۵ - حضرت عثان بن عفان رضی الله عند نے اس غزوہ میں عظیم سرمایہ سے لشکر اسلام کی مدد کی اور تمام لوگوں پر سبقت حاصل کی۔

۲ - غزوہ میں شرکت سے عاجز اور معذور وہ فخص ہے جو کوشش اور جد و جہد کے باوجود مال مہیا کرنے میں ناکام رہے۔ کیونکہ اللہ تعالیٰ نے عاجز لوگوں سے حرج کی نفی اس وفت کی' جب وہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں آئے کہ آپ سواری کا انتظام کریں' پھروہ روتے ہوئے واپس لوٹے۔ ے ۔ جب امام سفر میں نکلے تو اپنا کوئی نائب مقرر کر دے تو اس کا تھم بھی مجاہدین کا ہو گا' کیونکہ دراصل مجاہدین کو اس سے تعاون مل رہا ہے۔ ہ

۸ - قوم ثمود کے علاقہ میں کنووں سے پانی پینا کھانا نکانا آٹا گوند مینا اور وضو کرنا جائز نہیں البتہ بئرناقہ کے سوا دیگر مقامات سے چوپایوں کو پانی بلانا جائز ہے۔ بئر ناقہ رسول اللہ علیہ و سلم کے زمانہ میں باقی تھا اور آج تک صدیاں گذرنے کے بعد بھی معلوم ومعروف ہے 'سواروں کا قافلہ اس کے علاوہ کسی اور کنویں پر جاتا ہی نہیں۔

9 - جو کوئی ان علاقوں سے جہاں پر اللہ تعالی کا عذاب نازل ہوا پمکذرے تو وہ اس کے اندر داخل نہ ہو اور نہ وہاں پر قیام کرے۔ کپڑا لیٹے ہوئے تیزی کے ساتھ اور حالت گریہ و زاری میں اور عبرت اندوز ہوتے ہوئے ایسے علاقہ سے گذر جائے۔

السنامین نمی کریم صلی الله علیه وسلم دو نمازیں ایک ساتھ ادا فرماتے تھے۔ حضرت معاذ
رمنی الله عنه کی جو حدیث اس واقعہ ہے تعلق رکھتی ہے 'اس میں ایک نماز کو مقدم کرکے ایک ساتھ دو
نمازوں کے پڑھنے کا ذکر ہے۔ ہم اس کا سبب ذکر کر بچکے ہیں۔ مقدم کرکے جمع کا ثبوت صرف اس سفر میں
ہے 'اس طرح عرفہ میں داخل ہونے سے پہلے بھی جمع تقدیم کا ثبوت ملتا ہے۔

1- رہت ہے تیم کرنا جائز ہے 'کیونکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کرام مدینہ اور تبوک کے ریکے تاتی علاقہ میں سفر طے کرتے تھے 'اور اپنے ساتھ مٹی نہیں لے گئے تھے 'اور پورے میدان ٹیں کہیں پانی نہیں تھا۔ صحابہ نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے پیاس کی شدت کی شکایت بھی کی تھی۔ ۱۲ - تبوک میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا میں دن سے زیادہ قیام رہا اور آپ نمازوں میں قصر کرتے تھے مگر امت کو یہ تھم نہیں دیا کہ جب تم میں سے کوئی اس سے زیادہ قیام کرے تو تصرفہ کرے 'لکہ آپ کی یہ اقامت سفرسے خارج نہیں' خواہ طویل ہویا مختصر بشرطیکہ اس جگہ کو وطن نہ بنائے اور وہیں مقیم ہو انے کا ارادہ بھی نہ رکھے۔

ابن المنذر فرماتے ہیں کہ اہل علم کا اس پر اجماع۔ ، کہ مسافر کو اس بات کی اجازت ہے کہ جب تک وہ مدت مخصوص کے لیے اقامت کا ارادہ نہ کرنے قصر کرتا رہے 'چاہے اس پر کئی سال گذر جائیں۔ ۱۳۰۰ فتم کھانے والا آگر مصلحت اور بھلائی دیکھے تو اپنی فتم کا تو ژنا اسے جائز بلکہ مستحب ہے 'اور اپنی فتم کا کفارہ اداکردے۔ یہ بات اس کی صوابدید پر مخصرے کہ خوار نشم تو ڑنے سے قبل کفارہ اداکردے یا

بعدين وونول طرح اداكر سكتا ہے۔

۱۷۷ - حالت غصہ کی قتم معتبر سمجمی جائے گی 'بشرطیکہ حالت غضب اس حد تک نہ پہنچ جائے کہ قتم کھانے والا ہوش و حواس کھو چکا ہو' اور بیہ نہ جانتا ہو کہ کیا کمہ رہا ہے تو الیمی شکل میں اس کے کوئی معاملات معتبرنہ سمجھے جائیں گے' اور ایسے مخص کی نہ قتم معتبر ہوگی اور نہ طلاق و عماق قابل اعتبار ہو گا۔

81- اس طرح رسول الله صلی الله علیه و سلم کایه ارشاد گرای که میں نے تمهاری طرف به تعاون سفر نمیں بھیجا بلکہ الله تعالی نے ارسال فرمایا ہے۔ ایسا کلام گاہے گاہے تسکین قلب کے لئے ہو تا ہے۔ اس کی مثال یوں ہے کہ آنخصرت صلی الله علیه و سلم نے فرمایا : "خدا کی قتم میں نہ سمی کو پچھ دیتا ہوں اور نہ سمی سے پچھ روکتا ہوں' بلکہ میں تو صرف تقسیم کرنے والا ہوں جماں مجھے تھم ہوتا ہے وہاں رکھ دیتا ہوں"۔

کیونکہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم اللہ کے بندے اور اس کے رسول سے اور تھم کے مطابق امور میں تصرف فرماتے سے 'چنانچہ اللہ تعالیٰ آگر آپ کو کسی امر کا تھم فرما آ ' آپ اس کو نافذ کر دیتے کیونکہ اصل عطاکنندہ اور ردکنے والا تو صرف اللہ ہی ہے۔

۱۱ - اہل معاہرہ اور اہل ذمہ لوگ جب کسی ایسی حرکت کا ارتکاب کریں جس سے اسلام کو ضرر پہنچتا ہو تو ان کے مال و جان کی حفاظت سے متعلق کیا ہوا معاہرہ فورا ختم ہو جائے گا' اور اگر امام اس کی جان و مال پر غلبہ حاصل کرسکے تو ان کی جان و مال ہر مسلمان کے لئے مباح ہے اور جو بھی اسے پکڑے گا' اس کی ملکیت سمجھی جائے گی۔ جیسے آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اہل ایلہ کے ساتھ مصالحت میں فرمایا تھا۔

کا ملکیت سمجھی جائے گی۔ جیسے آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اہل ایلہ کے ساتھ مصالحت میں فرمایا تھا۔

اللہ علیہ وسلم نے حضرت کو وفن کرنا جائز ہے جیسے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت فوالیا ہوائے گا۔

دوالبحادین کو دفن کیا تھا' اگر کوئی ضرورت یا مخصوص مصلحت ہوتو الیا کیا جائے گا۔

۱۵ – امام المسلمين جب كوئى الشكر بيمج اور اسے مال غنيمت يا قيدى حاصل ہوں يا كوئى قلعہ فتح ہو جائے تو خمس نكالنے كے بعد باتى سب كچھ اہل الشكر كاحق ہوگا الكن اگر جنگ كے دوران \_ فوج كاايك حصہ بطور سريہ بھيجا جائے اور فوج كى پشت پناى كے بل پر اور اس كى قوت سے اسے پچھ حاصل ہو تو يہ خمس اور نفل نكالنے كے بعد سارا مال غنيمت فوج كا ہوگا ، صرف اہل سريہ كا نہيں۔ نبى كريم صلى الله عليہ وسلم كى يمى سنت طيبہ تھى۔

۱۹ - آب نے فرمایا تھا کہ مدینہ میں پچھ لوگ ایسے ہیں کہ تمہارے سفراور ہر نقل و حرکت میں ساتھ
 ہوتے ہیں۔ اس سے قلبی اور ارادی معیت مراد ہے اور سہ جماد بالقلب ہے۔ جماد کے چار مراتب میں
 ایک یہ بھی ہے 'اور بقیہ تین مراتب جماد لسانی 'جماد مالی اور جماد بدنی ہیں۔

۲۰ معصیت و گناہ کی جگہوں کو جلا دیتا چاہئے۔ جس طرح آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے مسجد ضرار کو جلا دینے کا حکم دیا تھا۔ اس طرح ہرائی جگہ کو جس کی صورت حال مسجد ضرار جیسی ہو' امام پر واجب ہے کہ اسے منہدم اور جلا کر ختم کر دے۔ اگر یہ ممکن نہ ہو تو کم از کم اس جگہ کی شکل و صورت بگاڑ کر ایسا بنا دیتا چاہئے کہ وہاں معصیت کا کام انجام نہ پاسکے۔ جب مسجد ضرار کے متعلق یہ طرز عمل روا رکھا گیا تو مقامات شرک' شراب نوشی اور شراب سازی کے گھر' منکرات و فحاشی کے اڈوں کا حکم تو اس سے بھی زیادہ سخت ہونا چاہئے۔

حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے ایک پورا گاؤں ہی جلا دیا تھا،جس میں شراب کی خرید و فروخت ہوتی تھی۔ اس طرح رو۔شد ثقفی کی شراب کی دو کان کو بھی نظر آتش کرا دیا تھااور اسے فاسق و بدمعاش کے نام سے موسوم کیا تھا۔ حضرت سعد نے جب اپنے مکان پر عوام الناس سے حجاب اختیار کرلیا تو اسے بھی حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے جلا دیا تھا۔

نیز نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے تارکین جعہ و جماعت کے گھروں کو جلا دینے کا ارادہ کر لیا تھا' لیکن عور توں اور بچوں کی دجہ سے رک گئے کیونکہ ان پرمسجد میں جماعت کی حاضری واجب نہیں۔

ین وروں اور بول اور بول اور جدیے رہ سے یوسہ ان پر جدیں بیا حت کا سری وابہ ہیں۔

11 - مسجد عبادت کے علاوہ کسی اور مقصد کے لئے وقف صیح نہیں ہوگ۔ اس لئے اگر قبر پر مسجد بنائی جائے تو اسے وُھا دینا چاہئے۔ اگر مسجد میں مردہ و فن کیا جائے تو اسے وہاں سے شعن کر دینا چاہئے 'کیونکہ اسلام میں مسجد اور قبردونوں ایک جگہ جمع نہیں ہو سکتیں۔ دونوں میں سے جو چیز بعد میں بنائی جائے 'اس ہٹانا ضروری ہے۔ اگر دونوں ایک ساتھ وجود میں آئیں تو دونوں ناجائز ہیں۔ ایبا وقف نہ صیح ہے اور نہ جائز 'نہ ایسی مسجد میں نماز صیح ہوگی 'کیونکہ نبی کریم صن اللہ علیہ وسلم نے اس سے منع فرمایا ہے 'اور قبر کو مسجد بنانے والے پر لعنت بھیجی ہے۔ یہ ہوین اسلام کی صیح تعلیمات 'جے اللہ کے رسول لے کر کو مسجد بنانے والے پر لعنت بھیجی ہے۔ یہ ہوین اسلام کی صیح تعلیمات 'جے اللہ کے رسول لے کر آئے تھے 'لیکن آج اس دین کی اجنبیت سب کے سامنے ہے۔

#### فصل (۸۱)

## حضرت کعب بن مالک اور ان کے رفقاء کا واقعہ

غروہ تبوک سے پیچے رہنے والے تین صحابیوں ' حضرت کعب بن مالک ' ہلال بن امیہ ' اور مرارہ بن ربع ' جن کے ناموں کے ابتدائی حروف کا مجموعی کلمہ " کمہ " بنتا ہے اور ان کے ناموں کے آخری حدف کا مجموعی کلمہ " کمہ " منتا ہے اور ان کے ناموں کے آخری حدف کا مجموعی کلمہ " کمہ " منتا ہے ' حضرت کعب بن مالک فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ غروہ فرمایا میں ان میں بھی پیچیے نہیں رہا' ہاں غروہ بدر میں ضرور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ شریک نہ ہو سکا اور غروہ بدر میں جولوگ شریک نہیں ہوئ ' ان پر اللہ اور رسول کا کوئی عتاب نہیں ہوا تھا۔ اس کی وجہ سے تھی کہ غروہ بدر میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم صرف قرایش کے قافلے کے ارادے سے فکلے تھے مگر اللہ تعالیٰ نے آپ اور آپ کے وشنوں کو بغیر کسی وقت اور جگہ کے تعین کے جمع کر دیا راس طرح ان میں جنگ واقع ہو گئی) اور میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ عقبہ میں شریک ہوا' جب اسلام پر ہم سب نے عمد کیا تھا' غروہ بدر کو عقبہ پر ترجیح نہیں دیتا تھا' آگرچہ غروہ بدر نے زیادہ شہرت یائی۔

جس وقت میں غزوہ تبوک میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ شریک غزوہ نہیں ہوا 'اس وقت میں مالی طور پر اتنا متحکم اور فارغ البال تھا کہ اس سے قبل بھی نہیں ہوا تھا۔ اللہ کی قتم! میرے پاس بھی دو اونٹنیاں نہیں رہیں 'گراس غزوہ کے وقت میرے پاس ایک ساتھ دو اونٹنیاں تھیں۔
ادھررسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا معمول تھا کہ جب آپ کی غزوے کا ارادہ فرماتے تو اسے مخفی رکھ کردو سرے رخ کا اظہار فرماتے تھے 'گراس غزوہ میں آپ نے ایسا نہیں کیا'کیونکہ یہ غزوہ آپ نے سخت گری میں کرنا چاہا اور ایک طویل سفر در چیش تھا۔ دشمنوں کی کیٹر تعداد سے مقابلہ تھا۔ اس لئے آب نے لوگوں کے سامنے یہ معالمہ واضح طور پر بیان فرما دیا' ناکہ اس کے لئے وہ اچھی طرح تیاری کرلیں اور آپ کو جس رخ پر چانا تھا' اسے بھی صاف صاف بنا دیا تھا۔ اور جو مسلمان رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم آپ کو جس رخ پر چانا تھا' اسے بھی صاف صاف بنا دیا تھا۔ اور جو مسلمان رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم

کے ساتھ جا رہے تھے'وہ بے شار تھے'جن کی فہرست تیار نہیں کی جاسکتی تھی اور جس آدمی نے بھی اس جنگ سے غائب ہو جانے کا ارادہ کیا'وہ کی سمجھتا تھا کہ اس میں غیر حاضر ہو جانا ایک امر مخفی ہو گا۔ سوائے اس کے کہ اس سلسلے میں اللہ تعالیٰ کی طرف سے وحی نازل ہو جائے۔

پھررسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس غزوہ کا اراوہ اس وقت فرمایا' جب پھل درخوں پر خوب

پک بچے تھے' اور لوگوں کو اس کے سائے میں وقت گذار تا مرغوب تھا۔ بسرحال رسول اللہ صلی اللہ علیہ
وسلم نے تیاری شروع کی اور آپ کے ساتھ لوگوں نے بھی تیاریاں شروع کر دیں اور میں روزانہ اس
اراوہ سے دھا کہ سفرکا ضروری سامان لے لوں اور ان کے ساتھ روانہ ہو جاؤں۔ لیکن بغیر پھے کئے واپس
آ جا آ۔ پھر میں اپنے ول میں کہتا کہ مجھے وقت کیا ہے' جب چاہوں گا' لے لوں گا(پیمے میرے پاس ہیں'
سامان بازار میں موجود ہے) میں اسی لیت و لعل میں رہا کہ کوچ کی گھڑی آگئی اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ
وسلم اور مسلمان روانہ ہو گئے اور میں نے ابھی تک پچھ سامان تیار نہیں کیا تھا۔ میں نے کما چلو' میں
وسلم اور مسلمان روانہ ہو گئے اور میں نے ابھی تک پچھ سامان تیار نہیں کیا تھا۔ میں نے کما چلو' میں
روائٹی کے بعد بھی میں سامان تیار کرنے کے لئے نکلا لیکن پھر بھی پچھ کئے بغیرواپس آگیا۔ دو سرے دن
روائٹی کے بعد بھی میں سامان تیار کرنے کے لئے نکلا لیکن پھر بھی پچھ کئے بغیرواپس آگیا۔ دو سرے دن
بھی یہی ہوا۔ بچھ پر ایسی ہی نیستی طاری رہی اور انہوں نے اپنے قدم تیز کردیئے اور لڑائی کا معالمہ بہت
آگے نکل گیا۔ میں نے اس کے بعد بھی اراوہ کیا کہ اب بھی مدینہ سے روانہ ہو کران کو پالوں گا۔ کاش!
میں نے الیا ہی کیا جو اس کی بھی توفق نہ ہوئی۔

رسول الله صلی الله علیہ وسلم کے تشریف لے جانے کے بعد جب میں باہر نکاتا اور لوگوں میں گھومتا تو مجھے اس بات سے بڑا رنج ہو تا کہ میں یہال یا تو وہ لوگ دیکھتا ہوں جو نفاق کے لئے مطعون و متم ہیں یا وہ آدمی دیکھتا ہوں جنہیں معذور سمجھا گیا ہے اور ضعفاء میں سے ہیں۔

ادهررسول الله صلى الله عليه وسلم نے بھى مجھے اس وقت يادنه فرمايا جب تک جبوک نه پہنچ ميے۔ وہاں پہنچ كے بعد آپ لوگوں ميں تشريف فرما تھے كه آپ نے فرمايا : "كعب بن مالک نے كياكيا"؟ بنو سلمہ كے ایک مخص نے كما : "يا رسول الله صلى الله عليه وسلم انہيں ان دھارى والى چاوروں اور خود بني نے روک ليا"۔ اس پر حضرت معاذبن جبل رضى الله عنه بولے : تم نے بهت برى بات كمى ! يا رسول الله ! الله كى فتم ہم نے ان سے خير كے سوا كھے نہيں ديكھا۔ آپ بيہ س كر خاموش ہو گئے۔ پھر جھے معلوم ہواكه رسول الله عليه وسلم جوك سے واپس تشريف لا رہے ہيں تو مجھ پر حزن و ملال

طاری ہونے لگا۔ اب میں اس فکر میں لگ گیا کہ کونسا غلط عذر پیش کرے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خفکی سے کسی طرح نج سکوں گا اور اس سلسلہ میں ایپ اہل خانہ کے ذی رائے لوگوں سے بھی مددلی۔ پھرجب معلوم ہوا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اب بالکل قریب تشریف لا چکے ہیں تو جھے سے باطل زائل ہو گیا اور میں نے سمجھ لیا کہ سچائی کے علاوہ کوئی راہ نجات نہیں اور پختہ ارادہ کرلیا کہ میں بچ بچ کمہ دوں گا۔

آخر رسول الله صلی الله علیه وسلم صبح کے وقت مدینہ منورہ میں داخل ہو گئے۔ آپ کا معمول تھا کہ آپ سنرے تشریف لاتے تو پہلے مسجد میں حاضر ہو کروہ یں مان پڑھتے اور اس سے فارغ ہو کروہ یں بیٹھ کر لوگوں سے ملاقات کرتے تھے۔ چنانچہ اس دفت بھی آپ نے ایسا بی کیا' اس نشست کے دوران غزوہ میں پیچے رہنے والے لوگ آپ کے پاس حاضر ہوئے اور قسمیں کھا کھا کر آپ سے اپنے لئے عذر بیان کرنے لگے۔ یہ کوئی اس سے اوپر افراد تھے۔ رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے ان کی ظاہری باتوں کو قبول فرمالیا۔ ان سے بیعت لی اور ان کے لئے مغفرت طلب فرمائی۔ ان کے بھیدوں اور دلی را زوں کو الله تعالی کے سیرد کیا۔

میں بھی آپ کی خدمت میں حاضر ہوا۔ سلام عرض کیا۔ جب میں نے آپ کو سلام کیا تو آپ نے نظلی کی مسکراہٹ کے ساتھ استقبال کیا ' پھر فرمایا : آو ' میں آگے بردھا اور آپ کے بالکل سامنے بیٹھ گیا۔ آپ نے بچھ سے بوچھا' تم کس وج سے بیچھے رہ گئے؟ کیا تم نے اپنی سواری نہیں خریدی تھی۔ میں نے کہا جی بال ' بخد ا ایسا ہی ہے ' خد ا کی قتم آگر میں آپ کے بجائے اس وقت اہل دنیا میں سے کسی مخص کے پاس ہو آتو میں سمجھتا کہ کچھ عذر کرکے اس کی نارائمنگی سے بیچ جاؤں گا۔ میرے اندر بات کرنے اور اپنی بات ثابت کرنے کا سلقہ بھی ہے ' لیکن بخد المجھے بھین ہے کہ میں آگر آج جھوٹ بول کر آپ کو راضی کر لوں گا تو قریب ہے کہ اللہ تعالی آپ کو جھے سے ناراض کر دے۔ اور آگر میں بچ بول کر آپ کو کسی قدر افردہ کروں گا تو اس میں مجھے اللہ تعالی کی طرف سے معانی کی امید ہے۔ خدا کی قتم میرے پاس کو کی عذر نہیں ہے اور خدا کی قتم جس وقت میں پیچھے رہ گیا تھا' اس سے زیادہ میں کبھی صحت مند اور فارغ المال نہ تھا۔

میری مفتکوس کررسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا : "جمال تک اس چیز کا تعلق ہے 'تم نے پچ کما' بسرحال اب تم جاؤ اور دیکھو اللہ تعالی تمہارے بارے میں کیا فیصلہ کرتا ہے "۔ پھر میں اٹھ کر چلنے لگا میرے ساتھ بنو سلمہ کے کچھ لوگ بھی اٹھ کھڑے ہوئے اور میرے پیچھے پیچھے چلے۔ انہوں نے مجھ سے کہا: خدا کی فتم ! ہمیں نہیں معلوم ہوا کہ اس سے پہلے تم نے کوئی گناہ کیا ہے اور تم اس بات سے قاصر رہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے عذر پیش کردیتے 'جیسا کہ اور پیچھے رہنے والوں نے عذر پیش کیا تھا۔ تمہارے گناہ کے لئے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا استغفار کافی ہو جا آ۔

بنوسلمہ کے یہ لوگ برابر مجھ سے یہ کتے رہے 'یمال تک کہ میں نے ارادہ کیا کہ رسول اللہ صلی اللہ علی اللہ علی اللہ علی اللہ علی اللہ علی اللہ علی خدمت میں حاضر ہوں۔ پھراپنے آپ کو جھٹلا دوں 'لیکن میں نے ان لوگوں سے پوچھا'کیا میرے علاوہ بھی کوئی آدمی ان حالات سے دوچار ہوا ہے؟ انہوں نے کہا : ہاں دو آدمی تھے 'جنہوں نے تہماری طرح گفتگو کی ہے اور ان سے بھی وہی کما گیا جو تم سے کما گیا۔ میں نے پوچھا' وہ دو آدمی کون ہیں انہوں نے بتایا کہ قبیلہ بنو عمرو بن عوف کے مرارہ بن رہتے اور ہلال ابن امیہ وا تفی ہیں۔ بسرحال انہوں نے جھے سے ان دو بزرگوں کا ذکر کیا جن کا عمل نمونہ کی حیثیت رکھتا تھا اور یہ دونوں حضرات غزوہ بدر میں بھی شریک ہوئے تھے۔ ان کا ذکر من کر میں خاموش ہو گیا اور اپنی راہ اختیار کی۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے لوگوں کو ہم تینوں سے کلام کرنے سے منع فرہا دیا تھا' چنانچہ لوگوں نے ہم سے کترانا شروع کر دیا۔ سب ہمارے لئے بدل چکے تھے' یماں تک کہ ہمارے لئے یہ سرزمین بالکل اجبنی ہو گئی اور میں خود دیا۔ سب ہمارے لئے بدل چکے تھے' یماں تک کہ ہمارے لئے یہ سرزمین بالکل اجبنی ہو گئی اور میں خود اینے اخترائی دیا تھا۔

اس کیفیت و حالت میں پچاس راتیں گذر گئیں۔ رہے میرے دو اور ساتھی تو وہ اپنے اپنے گھروں میں بیٹھ گئے اور روتے رہے 'اور میرا معالمہ یہ تھا کہ میں نبتا نو عمراور جری تھا اس لئے میں باہر لکتا 'مسلمانوں کے ساتھ نماز میں شریک ہوتا اور بازاروں میں گھومتا گر جھے سے کوئی بات نہ کرتا تھا۔ میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں بھی حاضر ہوتا جس وقت آپ صلی اللہ علیہ وسلم نماز کے بعد تشریف فرما ہوتے تھے اور سلام کرتا' ول میں سوچتا اور دیکھتا کہ آیا میرے سلام کا جواب دینے کے ایک آپ نے بونوں کو ہلایا یا نہیں' پھر میں آپ کے قریب ہی نماز پڑھتا اور آپ کی طرف چور نگاہوں سے دیکھتا تھا' جب نماز میں مصروف ہو جاتا تو آپ میری طرف نگاہ ڈالتے تھے اور جب میں آپ کی طرف متوجہ ہوتا تو اعراض فرما لیت' یماں تک کہ جب مسلمانوں کی یہ سرد مہری میرے لئے بہت طویل ہوگئی تو میں گیا اور ابو قادہ کے باغ کی دیوار پر چڑھ گیا۔ ابو قادہ میرے پچازاد بھائی اور سب سے زیادہ عزیز تھے' میں گیا اور ابوقادہ کے باغ کی دیوار پر چڑھ گیا۔ ابو قادہ میرے پچازاد بھائی اور سب سے زیادہ عزیز تھے' میں گیا اور ابوقادہ کے باغ کی دیوار پر چڑھ گیا۔ ابو قادہ میرے پچازاد بھائی اور سب سے زیادہ عزیز تھے' میں نے انہیں سلام کیا گرواللہ انہوں نے سلام کا جواب تک نہ دیا۔ میں نے کما : ابوقادہ ! میں تم کو

الله كا واسطہ دے كر بوچھتا ہوں كيا تم جانتے ہوكہ جھے الله اور اس كے رسول صلى الله عليہ وسلم سے محبت ہے۔ اس پر بھی وہ خاموش رہے۔ میں نے دوبارہ بی بات كى اور ان كو الله كا واسطہ دیا۔ وہ خاموش رہے۔ پر اتنا كماكہ «الله ور سُولُهُ أَعْلَمُ» لينى الله اور اس كے رسول زيادہ جانتے ہیں۔ اس پر ميرى آنكھوں سے بے ساختہ آنسو بہنے گے۔ میں اسی وقت مڑا اور دیوار پھاند كرواپس چلا كيا۔ پر ميں صبح كے وقت بازار آيا 'بازار میں چلا جا رہا تھاكہ كيا ديكتا ہوں كہ ايك بہلى جو شاى تھا 'اور ان لوگوں ميں سے تھا جو مدینہ آكر گندم بیچے تھے 'میرے متعلق بوچھ رہا ہے اور كمہ رہا ہے كہ كعب بن ان لوگوں ميں سے تھا جو مدینہ آكر گندم بیچے تھے 'میرے متعلق بوچھ رہا ہے اور كمہ رہا ہے كہ كعب بن مالك كا بہتہ تانے والا كوئى ہے۔ تولوگ ميرى طرف اشارہ كركے اسے تنانے گئے 'وہ ميرے پاس آيا اور مائد خط دیا 'جس كا مضمون ہے تھا :

"مجھے معلوم ہوا ہے کہ تمہارے صاحب نے تمہارے ساتھ جفا کامعاملہ کیا ہے۔ اللہ نے تمہارے لئے ذلت اور ضائع ہونے کی جگہ مقدر نہیں کی ہے۔ تم ہمارے پاس آ جاؤ ہم تمہارے ساتھ اچھا معاملہ کریں سے"۔

جب میں نے بیہ خط پڑھا تو سوچا کہ یہ بھی ایک مصیبت اور آزمائش ہے۔ میں جس گردش میں پڑا ہوں اس نے جھے یہاں تک پنچا دیا اور اس کے بعد ایک تنور کے پاس گیا اور خط اس میں پھینک دیا۔ بسرحال میں اس حالت پر قائم رہا تا آنکہ جب پچاس راتوں میں سے چالیس گذر گئیں تو کیا دیکھتا ہوں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم تہیں اس بات کا حکم دیتے ہیں کہ اپنی یوی سے علیحدگی اختیار کرلو۔ میں نے پوچھا: بیوی کو طلاق وے ووں۔ کہا: نہیں بلکہ اس سے الگ رہو' اور اس کے قریب مت جاؤ۔ رسول اللہ صلی للہ علیہ وسلم کے قاصد نے میرے وونوں ساتھیوں کو بھی یمی پیغام پنچایا۔ پھر میں نے اپنی یہوی سے جا کر کہا!

"تم اپنے گھروالوں کے پاس چلی جاؤ اور اننی کے پاس اس وقت تک رہو' جب تک اللہ تعالی فیصلہ نہ کردے' جو اس معالمہ میں کرنے والا ہے''۔

حضرت کعب بن مالک فرماتے ہیں کہ : ہلال بن امیہ کی بیوی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس حاضر ہوئیں اور عرض کیا : " یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہلال بالکل بوڑھے آدمی ہیں'ان کے پاس کوئی خادم بھی نہیں۔ کیا آپ تاپند فرمائیں سے کہ میں ان کی خدمت کر دیا کروں۔ آپ نے فرمایا : نہیں نہیں'لیکن وہ تم سے قریب نہ ہوں۔ (خدمت کرنے میں کوئی مضا کقہ نہیں)۔ بیوی

بولیں' خدا کی قشم' جب ہے ان کا بیہ معاملہ ہوا ہے' برابر روتے رہتے ہیں اور آج بھی رو رہے ہیں اور مجھے تو ان کی بصارت ضائع ہونے کا اندیشہ ہے۔ حضرت کعب بن مالک کا آگے بیان ہے کہ :

پر جھے سے میرے بعض اٹل خانہ نے کہا، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے تم بھی اپنی ہوی کے لئے اجازت حاصل کر لیتے۔ آخر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ہلال ابن امیہ کی ہوی کو ان کی خدمت کے لئے اجازت نہیں ما گوں خدمت کے لئے اجازت نہیں ما گوں گا۔ نہیں معلوم کہ آپ جھے سے اس کے ہارے میں کیا فرمائیں 'پر میں جوان آدمی ہوں۔ اس کے بعد ہم لوگ دس روز تک اس حالت پر رہے اور پچاس دن کمل ہو گئے۔ اس وقت سے جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے لوگوں کو ہم سے کلام کرنے سے منع فرما دیا تھا۔ پھر میں نے اپنے گھر کی چھت پر پچاسویں رات کی منح کی نماز اس حالت میں پڑھی جس کی کیفیت اللہ تعالی نے اس طرح بیان فرمائی ہوئے۔

﴿ ضَاقَتْ عَلَيْهِمُ ٱلْأَرْضُ بِمَا رَحُبَتُ ﴾ [التوبة: ١١٨]

زمین باوجودوسیع ہونے کے ان پر تک ہوگئی تھی۔

اور میرا دم گھٹ رہا تھا کہ جبل شلع کے اوپر سے آواز لگانے والے کی بھرپور آواز سی 'وہ کہہ رہا تھا' "یا کعب بن مالک ابشر" کعب بن مالک! تیرے لئے خوشخبری ہے۔ یہ آواز سن کر میں سجدے میں گر گیا' کیونکہ میں سجھ گیا تھا کہ کشادگی آگئی ہے۔

حضرت کعب رضی اللہ عنہ مزید بیان کرتے ہیں کہ : رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے جس وقت معنی نماز پڑھی اس وقت لوگوں کو بتایا کہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہم تینوں آدمیوں کی معانی ہو گئی ہے۔

یہ خوشخبری من کرلوگ ، ہمیں بشارت دینے کے لئے دو ڑ پڑے 'اس طرح بشارت دینے والے دو ڑ کر ہمارے دونوں ساتھیوں کی طرف بھی گئے۔ ایک آدمی نے میرے پاس آنے کے لئے اپنا گھو ڑا استعال کیا اور بنو اسلم کے ایک آدمی دو ڑتے دو ڑتے بھاڑ پر چڑھ گیا (اور وہاں سے آواز دی کہ بخشش ہو گئی ہے) کیا اور بنو اسلم کے ایک آدمی دو ڑتے دو ڑتے بھاڑ پر چڑھ گیا (اور وہاں سے آواز دی کہ بخشش ہو گئی ہے) اس لئے اس کی آواز اس کے گھو ڑے سے پہلے میرے پاس پہنچ گئی۔ پھرجب دہ شخص جس کی آواز میں نے سی تھی 'بشارت دیتا ہوا میرے پاس پہنچا تو میں مارے خوشی کے اپنے دونوں کپڑے ا آدرے اور میں خوش کے اپنے دونوں کپڑے ا آدرے اور اسے پہنا دیئے۔ خدا کی فشم! اس دن ان دونوں کپڑوں کے سوا اور کوئی کپڑا میری ملکیت میں نہ تھا۔ اس لئے میں نے خود اپنے لئے دو کپڑے مستعار لئے اور بہن کر رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم کی خدمت میں لئے میں نے خود اپنے لئے دو کپڑے مستعار لئے اور بہن کر رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم کی خدمت میں

حاضر ہونے کے ارادے سے چل دیا۔ اس وقت لوگ مجھے معانی کی خوشخبری دے رہے تھ 'کتے تھ ' اللہ کی طرف سے معافی مبارک ہو۔ بسرحال میں جاکر مسجد میں داخل ہو گیا۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم تشریف فرماتے اور آپ کے اردگرد لوگ حاضر تھے۔ مجھے دیکھ کر حضرت طلحہ بن عبداللہ کھڑے ہو گئے کہ معارکباد دی 'اور خدا کی فتم! مها جرین میں ان کے سوا اور کوئی بھی میرے لئے کھڑا نہیں ہوا۔ میں حضرت طلحہ کی یہ بات نہیں بھولتا۔

جب میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو سلام کیا تو اس وقت آپ کا چرو مبارک خوشی سے چک رہا تھا۔ آپ نے فرمایا " جب سے تمہاری مال نے تمہیں جنم دیا ہے اس دن سے جتنے دن گذرے چیک رہا تھا۔ آپ نے فرمایا " جب بمتردن کی خوشخبری تمہیں دیتا ہوں۔ میں نے عرض کیا : یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ! یہ آپ کی جانب سے ؟ آپ نے فرمایا : اللہ تعالی کی جانب سے یہ بشارت ہے "۔

یہ بشارت ہے "۔

جس وقت رسول الله صلی الله علیه وسلم بثارت دے رہے تھے 'اس وقت آپ کا چرو مبارک چاند کا محلوا مو رہا تھا' اور ہم آپ کی یہ چیز پچانے تھے۔ جب میں آپ کے سامنے بیٹھ گیا تو عرض کیا : یا رسول الله صلی الله علیه وسلم 'الله سے میری توبه اور میری معافی کا ایک حصہ یہ ہے کہ میں الله اور رسول کے لئے صدقہ کرتے ہوئے اپ مال و جا کداد سے چھکارا حاصل کرلوں۔ آپ نے فرمایا : "اپٹی کچھ جا کداد اپ لئے روک لو' تسارے لئے ہی بسترے"۔ میں نے عرض کیا : خیبر میں جو میرا حصہ ہے' اسے میں روک لیتا ہوں یا رسول الله سچائی کی وجہ سے الله تعالی نے مجھے نجات دی۔ اللہ سے میری توبہ کا یہ اثر ہونا چاہئے کہ جب تک میں زندہ رہوں کچ ہی بولٹا رہوں۔

حضرت كعب بن مالك مزيد فرماتے بيں كه : جب سے ميں نے رسول الله صلى الله عليه وسلم سے اس چيز كا ذكر كيا 'اس وقت سے خداكی فتم! كسى بھى ايسے آدى كو جے سچائى كى وجہ سے الله تعالى نے آزمائش ميں ڈالا ہو 'ميں نے اپنے سے افضل نہيں پايا۔ خداكى فتم! جب سے ميں نے رسول الله صلى الله عليه وسلم سے اس كا ذكر كيا 'اس وقت سے آج كے دن تك ايك مرتبہ بھى جموث بولنے كا اراده نہيں كيا 'اور جمھے قوى اميد ہے كه الله تعالى بقيه زندگى ميں بھى جمھے اس (جموث) سے محفوظ ركھے گا۔

#### الله تعالى نے مارے متعلق به آیات نازل فرائي :

﴿ لَقَدَ تَابَ اللّهُ عَلَى النّهِ وَالْمُهَدِينِ وَالْمُهَدِينِ وَالْأَنْصَارِ الَّذِينَ اَتَّبَعُوهُ فِي سَاعَةِ الْعُسْرَةِ مِنْ بَعْدِ مَا كَادَ يَزِيغُ قُلُوبُ فَرِيقِ مِنْهُمْ ثُمَّةً ثَابَ عَلَيْهِمْ إِنَّهُ بِهِمْ رَءُوثُ رَجُوثُ رَجُوثُ رَجُوثُ وَعِيمٌ الْأَرْضُ بِمَا رَجُبَتْ وَمُنَاقَتَ عَلَيْهِمُ الْأَرْضُ بِمَا رَجُبَتْ وَضَاقَتَ عَلَيْهِمْ الْأَرْضُ بِمَا رَجُبَتُ وَضَاقَتَ عَلَيْهِمْ الْفَرْضُ بِمَا رَجُبَتُ وَيَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلُونُوا مَعَ الصَّلَاقِينَ ﴾ إِنّ اللّهَ هُو اللّهَ وَلُونُوا مَعَ الصَّلَاقِينَ ﴾ [النوبة: ١١٩ـ١١٧]

بیٹک اللہ نے پینمبر پر مهرانی کی اور مهاجرین اور انصار پر جو باوجود اس کے کہ ان میں سے بعضوں کے دل پھر جانے کو تھے مشکل کی گھڑی میں پینمبر کے ساتھ رہے 'پھر اللہ تعالیٰ نے ان پر مهرانی فرمائی 'ب شک وہ ان پر نمایت شفقت کرنے والا اور مهران ہے۔ اور تینوں پر بھی جن کا معالمہ ملتوی کیا گیا تھا' یہاں تک کہ جب زمین باوجود فراخی کے ان پر تنگ ہوگئ اور ان کی جانیں بھی ان پر دو بھر ہو گئیں اور انہوں نے جان لیا کہ اللہ کے سواکوئی پناہ نہیں 'پھر اللہ تعالیٰ نے ان پر مهرانی کی تاکہ توبہ کریں 'بے شک اللہ توبہ قبول کرنے والا اور مهران ہے۔ اے ایمان والو! اللہ سے ڈرو اور پچوں کے ساتھ رہو۔

حضرت كعب بن مالك مزيد فرماتے ہيں كه : خداكى قتم ! الله تعالى نے جب سے مجھے اسلام كے سيد سے راستے پر لگایا ہے الين نعمت سے بھى سرفراز نہيں فرمایا جو ميرے نزديك رسول الله صلى الله عليه وسلم كے سامنے ہج بولنے كى نعمت سے برى ہو۔ ميں اس وقت بالكل جھوٹ نہيں بولا 'ورنہ اس طرح ملاك ہو جا تا 'جس طرح وہ لوگ ہو گئے جنہوں نے جھوٹ بولا تھا۔ چنانچہ الله تعالى نے اس سلسلہ ميں جو وحى نازل فرمائى تو جھوٹ بولنے والوں كے لئے اسے سخت الفاظ فرمائے كہ اس سے سخت الفاظ كى كے لئے نہيں فرمائے ہيں۔ ارشاد فرمایا:

﴿ سَيَحْلِفُونَ بِاللّهِ لَكُمْ إِذَا الْفَلَبْتُدْ إِلَيْهِمْ لِتُعْرِضُواْ عَنْهُمْ فَأَعْرِضُواْ عَنْهُمْ إِنَهُمْ رِجْسُ وَمَأُونَهُمْ جَهَنَّدُ جَزَاءً بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ٥ يَعْلِفُونَ لَكُمْ لِرَّضَواْ عَنْهُمْ وَمَأُونَهُمْ جَهَنَّدُ جَهَنَّدُ جَهَنَّدُ جَهَنَّدُ مَا يَعْدَالُهُمْ وَاللّهُ لَا يَرْضَىٰ عَنِ ٱلْقَوْمِ ٱلْفَنْسِقِينَ ﴾ [التوبة: ٩٦،٩٥]

یہ سب تمہارے سامنے آ آگر اللہ کی قسمیں کھائیں گے (کہ ہم معذور تھے) جب تم ان کے پاس واپس جاؤ گے تاکہ تم انہیں ان کی حالت پر چھوڑ دو۔ یہ لوگ بالکل گندے ہیں (انہوں نے نفاق و خلاف کرکے) جو کرتوت کئے ہیں 'ان کے بدلے میں ان کا ٹھکانا جہنم ہی ہے۔ یہ تمہارے سامنے اس لئے قسمیں کھاتے ہیں تاکہ تم ان سے راضی ہو جاؤ تو آگر تم ان سے راضی ہو گئے تو اللہ تعالیٰ اس سرکش قوم سے راضی نہ ہوگا۔

## فصل (۸۲)

## واقعه حضرت كعب سے متنبط احكام و فوا كد

واضح رہے کہ حضرت کعب رضی اللہ عنہ سے مردی ندکورہ صدیث سے مندرجہ ذیل احکام و فوائد کا علم ہوتا ہے:

۱- کسی مسلمان کی غیبت کرنے والے کی تردید کرنامتحب ہے 'جیسا کہ حضرت معاذ رضی اللہ عنہ نے کیا۔ ۲ - سچائی کا دامن نہ چھوڑنا ' اگرچہ مشکلات سے دوچار ہونا پڑے 'کیونکہ سچائی کا انجام بھلائی اور بہتری ہو آ ہے۔

۳- سغرے واپسی پر سب سے پہلے مسجد میں دو رکعت نماز ادا کرنامستحب ہے۔

م - سغرے لوٹ کر واپس آنے والے کے لئے بوقت ضرورت مستحب ہے کہ کسی تھلی جگہ پر یا مسجد میں لوگوں سے ملاقات کرے۔

۵ - انسان کی ظاہری حالات کی بنیاد پر احکام شریعت نافذ ہوتے ہیں اور باطنی کیفیات کا حال اللہ کے سپرد کرویا جا تا ہے۔

۷ - اہل بدعت اور اعلانیہ طور پر گناہوں کا ار تکاب کرنے والوں سے قطع تعلق کرنا اور ان سے سلام و کلام بند کر دیتا جائز ہے ' تاکہ دو سروں کے لئے باعث عبرت ہو۔

ے - کسی گناہ کے اور نکاب کے بعد بطور حسرت و ندامت رونامتحب بلکہ ضروری ہے۔

۸ - مصلحتا کسی ایسے کاغذیا مکتوب کا جلا دینا جائز ہے جس میں اللہ تعالیٰ کا نام ہو' جیسا کہ حضرت کعب رمنی اللہ عنہ نے کیا تھا۔

9 - طلاق کنامیہ 'جیسے بیوی ہے میہ کمنا کہ اپنے میلے چلی جاؤ بغیر نیت داقع نہیں ہوتی۔

۱۰- عورت اپنے شوہر کی خدمت کر سکتی ہے 'لیکن پیہ اس کے ذمہ واجب یا لازم نہیں ہے۔

ا- سی نعت کے حصول کے وقت سجدہ شکر ادا کرنامتحب ہے اس طرح کسی مصیبت کے ملنے پر سجدہ

شکرادا کرنا اور صدقہ و خیرات کرنا بھی متحب ہے۔

۳- کسی کو خوشخبری اور مبار کباد پیش کرنا' اور اس کے وینے والے کو بطور انعام کپڑا یا پچھ اور دینامتخب ہے۔

ساا - کمی معزز و مکرم فخص کی تحریم میں کھڑے ہو کراستقبال کرنامتحب ہے'اوراس سے کسی کو مسرت و

خوشی ہو تو یہ بھی درست ہے ، جیسا کہ حضرت کعب کو حضرت علیہ کے کھڑے ہونے سے ہوئی تھی۔

یہ عمل اس حدیث کے خلاف نہیں کہ ''جو لوگوں کے کھڑے ہونے سے خوش ہو' وہ اپنا ٹھکانہ جہنم میں بنا لے ''کیونکہ میہ وعید متکبرین اور ان لوگوں کے لئے ہے جو کھڑے نہ ہونے پر غصہ ہوتے ہیں۔ چنانچہ مروی ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم حضرت فاطمہ کو دیکھ کرمارے خوشی کے کھڑے ہو جاتے شے اور حضرت فاطمہ آپ کو دیکھ کراحزاما کھڑی ہو جایا کرتی تھیں۔

یمی تھم ہراس قیام کا ہے جس سے اللہ تعالیٰ کی محبت اور کسی اسلامی بھائی سے اللہ تعالیٰ کی نعمت پر خوشی حاصل ہو۔ اور اعمال کا دار و مدار نیموں پر ہو تا ہے۔ واللہ اعلم۔

۱۳- انسان ابی خوبیوں کی تعریف کر سکتا ہے 'بشرطیکہ فخرو غرور کے لئے نہ ہو۔

0- نی کریم صلی الله علیه و سلم کے عمد مبارک میں فوج کے لئے کوئی دیوان " وفتر رجش" نہ تھا ہے طریقہ سب سے پہلے حضرت عمر رضی الله عنہ نے جاری فرمایا۔

۳۱ عقبہ کی حیثیت سارے واقعات سے زیادہ افضل اور اہم ہے۔

21- جب سمی مخص کو آگر عبادت اور تقرب الی الله کاموقع نصیب ہو تواسے بورے شوق و ذوق و احتیاط سے فائدہ حاصل کرنے کی کوشش کرنا چائے 'کیونکہ عزم و ارادہ جلد کمزور پڑجاتے ہیں اور اس میں استقامت کم ہی میسر ہوتی ہے۔ آگر سمی کو نیکی کاموقع ملے اور وہ اس سے فائدہ نہ اٹھائے تو بطور سزا کے اللہ تعالی اس کے اور اس کے قلب و ارادہ کے درمیان حائل ہوجا تا ہے۔ چنانچہ ارشاد باری ہے کہ :

﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱسْتَجِيبُواْ يِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمٌ لِمَا يُحْيِيكُمٌ وَٱعْلَمُواْ أَنَ ٱللَّهَ يَحُولُ بَيْنَ ٱلْمَرْءِ وَقَلْبِهِ.﴾ [الأنفال: ٢٤]

اے ایمان والو! اللہ اور رسول کی اطاعت کرو 'جب وہ تم کو تمہاری زندگی کے لئے پکارتے ہیں اور جان لوکہ اللہ تعالی آدمی اور اس کے دل کے در میان حائل ہو جا آ ہے۔

اور فرمایا :

﴿ وَنُقَلِّبُ أَفِيدَتُهُمْ ﴾ [الأنعام: ١١٠]

ہم ان کے دلوں کو بلیث دیتے ہیں۔

اس کی وضاحت ایک دوسری آیت میں فرمائی ہے:

﴿ فَلَمَّا زَاغُوٓا أَزَاعَ ٱللَّهُ قُلُوبَهُمٌّ ﴾ [الصف: ٥]

پھرجب وہ شیڑھے ہوتے گئے تو اللہ نے ان کے دلوں کو نیرها کر دیا۔

مزيد فرمايا :

﴿ وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُضِلُّ فَوْمًا بَعْدَ إِذْ هَدَنَهُمْ حَتَّىٰ يُبَيِّنَ لَهُم مَّا يَتَّقُونَ ﴾

اور الله كى بيہ شان نہيں كە كىي قوم كوہدايت كے بعد جمراہ كردے جب تك ان كو ان امور سے اطلاع نہ دے جن ہے ان كو بچتا ہو۔

اس طرح کا مضمون قرآن میں متعدد جگه آیا ہے۔

۱۸ - رسول الله صلی الله علیه وسلم کے ہمراہ سفرے پیچھے وہی لوگ رہ جاتے تھے جو منافق ہوتے یا معندور اور کسی کام پر مامور ہوتے تھے۔

۱۹ - امام المسلمین کو چاہئے کہ وہ ایسے لوگوں کو آزاد ہرگزنہ رہنے دے جو اس سے (غزوات) میں پیچے رہ جائیں 'بلکہ ان سے باز پرس اور محاسبہ کرے ناکہ وہ اطاعت کریں ' چنانچہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت کعب کے متعلق ہو چھا تھا" کعب کا کیا حال ہے" ان کے متعلق سوال ان کی اصلاح کی غرض سے تھا اور دو سرے متافقین کا ذکر نا قابل النفات سمجھ کرچھوڑ دیا تھا۔

۲۰- الله اور رسول کی خاطر گمان غالب اور صوابدید کی بنیاد پر تسی پر طعن و تنقید کیا جا سکتا ہے' محدثین نے اس کی بنیاد پر رادیوں کے متعلق جرح و تعدیل کی ہے' اور علاء اہل سنت نے اہل بدعت پر تنقید و تردید کی ہے۔

۲۱- ندکورہ بالا اصول کی بنیاد پر تنقید کرنے والے کی تردید بھی جائز ہے 'جبکہ تردید کرنے والے کو یقین ہو کہ تنقید کرنے والے کو یقین ہو کہ تنقید کرنے والا غلطی پر ہے 'جیسا کہ حضرت معاذ رضی اللہ عنہ نے بی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی مجلس میں تنقید کرنے والے کی تردید کی اور آپ نے اس پر خاموشی اختیار فرمائی اور کوئی تکیر نہیں گی۔ ۲۲ - سفرسے واپس آنے کے لئے مسنون ہے کہ شرمیں باوضو داخل ہو اور اپنے گھر جانے سے قبل وو

ر کعت مسجد میں نماز ادا کرے۔

۲۳ - امام و حاکم کو چاہئے کہ وہ ایسے فخص کے سلام کا جواب تادیبا نہ دے جو اسلام میں کوئی بدعت ایجاد کرے تاکہ دوسروں کو بھی زجر و تو بخ ہو۔

۲۳- امام و حاکم اپنے ساتھیوں و عزیزوں سے محاسبہ کر سکتا ہے ، چنانچہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے تین صحابہ سے مواخذہ کیا اور ان کے علاوہ اور کسی سے ایسامعالمہ نہیں فرمایا۔ احباب کے عماب اور اس سے لطف اندوزی کے واقعات بہت ہیں پھراس عماب و مواخذہ کے لطف اندوزی و کیف و سرور کا کیا پوچھنا جو کہ حبیب اللہ اور محبوب کا کتات کی طرف سے ہو' جو کہ سراسر سبق آموز اور فائدہ مند ہو۔

تنیوں محابہ کو مختلف قتم کی مسرتیں حاصل ہونا رضاء اللی کی مسرت ' شرف قبولیت کی لذت اور انعام و اکرام کی خلعتوں سے جس طرح نوازا گیا'اس کا حال اللہ ہی کو معلوم ہے۔

الله تعالی نے حضرت کعب اور ان کے دونوں ساتھیوں کو ان کی سچائی کی وجہ سے تونیق دی اور انسیں جموٹے اور ناحق عذر سے بچالیا کہ ان سے تھوڑی دیر کے لئے دنیا تو سدھر جاتی ہے لیکن عاقبت ہمیشہ کے لئے خراب ہو جاتی ہے۔ سچ لوگ دنیا میں کچھ تکلیف تو ضرور اٹھاتے ہیں لیکن آخرت سنور جاتی ہے۔ دنیا و آخرت کا معالمہ اس پر قائم ہے۔ ابتداء کارکی تلخی انتماء میں طلاوت بیدا کرتی ہے اور ابتداء کی طلاوت سے انجام تلخ ہو تا ہے۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے چونکہ ان تمام لوگوں میں سے جو غزوہ تبوک میں پیچھے رہ گئے تھے صرف ان تنزوں ہی سے ممانعت کلام کا فرمان صادر کیا تھا'اس لئے یہ ان کے صدق و صفا اور باقی لوگوں کے جھوٹ کی دلیل و علامت ہے۔ چنانچہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے صادقین سے ان کی غلطی کے باعث تادیب کے لئے وقتی علیحدگی افتیار فرمائی اور جو منافقین تھے'ان کے حق میں یہ علاج کارگر نہیں ہو سکتا تھا۔

اللہ تعالیٰ اپنے بندوں کے گناہوں کی سزا پر ایسا ہی کر تاہے 'چنانچہ بندہ مومن جس سے وہ محبت رکھتا ہے 'اوٹی و معمولی سی غلطی اور لغزش پر گرفت کر تاہے تاکہ وہ مسلسل ہوشیار اور چو کنا رہے اور اگر کوئی بندہ اس کی نگاہوں سے گر جاتا ہے اور ذلیل ہو جاتا ہے تو پھراسے گناہوں پر آزاد چھوڑ دیتا ہے اور جیسے جیسے وہ گناہ کرتا ہے 'اس پر انعامات میں اضافہ کرتا ہے۔

٢٦ - حفرت كعب نے فرمايا تھاكه "ميں ابو قادہ كے باغ كى ديوار پھاند كراندر كيا تھا" اس سے بيہ ثابت

ہو آ ہے کہ آدمی اپنے ساتھی اور پڑوس کے گھر بغیرواجازت اندر داخل ہو سکتا ہے بشرطیکہ اسے اس کی رضامندی کا علم ہو۔ جب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم ان تینوں صحابیوں کو اپنی بیوبوں سے علیحدگی کا تھم فرمایا تو ایک طرح سے کامیابی کی خوشخبری تھی۔ اس بمانے ان سے گفتگو کی گئی اور وقتی علیحدگی کا تھم دیا۔ 17۔ حضرت کعب بن مالک کے یہ الفاظ ''اپنے گھر والوں کے پاس چلی جاو'' اس بات کی دلیل ہیں کہ ان جیسے کنا بی الفاظ سے اس وقت تک طلاق واقع نہیں ہوتی جب تک نیت نہ کی جائے۔

۲۸-بثارت دینے والے کی بثارت پر حضرت کعب رضی اللہ علیہ کا سجدہ کرنا اس بات کی واضح دلیل ہے کہ ان صحابہ کی عادت جمیلہ تھی اور یہ سجدہ شرکے دور ہونے اور نعمت کے حصول پر بطور سجدہ شکر کے مستحب تھا۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو جب حضرت جبریل نے یہ خوشخبری سائی کہ جو محض آپ پر ایک مرتبہ درود بھیج گا۔ اس پر اللہ تعالی دس مرتبہ رحمت نازل فرمائے گاتو آپ نے سجدہ شکر اوا کیا تھا۔ اس طرح امت کے حق میں شفاعت کی قبولیت پر بھی آپ نے شکرانہ کا سجدہ کیا تھا۔ حضرت ابو بکر صدیت رضی اللہ عنہ نے بھی سجدہ شکر اوا کیا جب انہیں مسلمہ کذاب کے قتل ہونے کی خبر ملی 'اور حضرت علی رضی اللہ عنہ کو جب معلوم ہوا ذوا اللہ یہ خوارج کے ساتھ جنگ میں مقتولین میں سے ملا ہے تو انہوں نے بھی سجدہ شکر اوا کیا۔

۲۹ - حضرت کعب بن مالک کو خوشخبری دینے والے کا گھوڑے پر سوار ہو کر جلدی پنچنا اور دو سرے کا میاڑی پر جلدی سے چڑھ کر توبہ کی قبولیت کا اعلان مسرت سنانا اس بات کی واضح دلیل ہے کہ اس وقت مسلمانوں میں اخوت و محبت اور باہمی خیر خواہی بدرجہ اتم موجود تھی اور ایک دو سرے کی مسرتوں میں بھرپور شرکت کرتے تھے۔ میں بھرپور شرکت کرتے تھے اور حقیقی خوشی محسوس کرتے تھے۔

۳۰ - حفرت کعب بن مالک کا خوشخبری دینے والے کو عطیہ دینا اس بات کی ولیل ہے کہ بشارت دینے والوں کو عطیہ دینا اس بات کی ولیل ہے کہ بشارت دینے والوں کو عطیہ دینا اخلاق کریمانہ کی علامت ہے نیز اس سے یہ بھی ثابت ہو آ ہے کہ مبشر کو تمام کپڑے دے دینا جائز ہے اور کسی دینی یا دنیوی نعمت کے حصول پر مبار کباد دینا مستحب ہے۔ اس کے استقبال میں اٹھنا اور مصافحہ کرنا بھی سنت ہے۔ مبار کباد دینے والے کو یہ الفاظ کہنا چاہئے۔ اللہ کا عطیہ مبارک ہوا اللہ کا احسان مبارک ہو۔ اس میں نعمت کی نسبت اللہ تعالی کی طرف ہے اور ساتھ ہی یہ دعا بھی ہے کہ اللہ تعالی اسے مبارک بنائے۔

اس- انسان کاسب سے بمترین دن وہ ہے جس میں اللہ تعالیٰ اس کی توبہ قبول کرے۔ توبہ کی قبولیت پر نبی

کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے جس خوشی اور اطمینان کا اظهار فرمایا اس سے امت پر آپ کے کمال شفقت کا اندازہ ہو تا ہے۔

۳۲- توبه کی قبولیت پر بطور شکر حسب استطاعت صدقه کرنامتحب ہے۔ رسول الله صلی الله علیه وسلم کا ارشاد گرامی "پچھ مال اپنے لئے روک لویہ تمهارے لئے بهتر ہوگا" اس سے یہ معلوم ہو تا ہے کہ جو کوئی اپنے تمام مال کے صدقہ کردینے کی نذر مان لے 'اس پر تمام مال خرچ کرنا واجب نہیں 'بلکہ اس کے لئے کچھ حصہ رکھ لینا جائز ہے۔اس طرح اس سے سچائی کی عظمت اور اس پر دونوں جہاں کی سعادت کے دار و مرار کا بعة چاتا ہے۔ الله تعالى نے انسانوں كو صرف دو قسموں ميں تقتيم كر ديا ہے۔ ايك سعداء ميني مومن اور سیجے لوگ 'اور دو سرے اشقیاء لینی جھوٹے لوگ اور بیہ تقتیم ہر طرح جامع و مانع ہے۔ ٣٣- آيت كريمه ﴿ لَقَد تَابَ اللَّهُ عَلَى ٱلنَّبِيِّ وَٱلْمُهُوجِرِينَ وَٱلْأَنصَبَادِ ﴾ سے بندہ توب ك مرتبہ کو سمجھ سکتا ہے اور بیہ توبہ بندہ مومن کا متہائے کمال ہے' اور اللہ تعالیٰ بیہ اعلیٰ درجہ غزوات میں قرمانیوں کے بعد عطا فرما تاہے 'جب مسلمان اپنی جان و مال اور وطن کو اللہ تعالیٰ کی رضا کی خاطر خیر ماہ کمہ دیتا ہے۔ اس کے پیچھے ان کاعظیم مقصدیہ ہے کہ اللہ تعالی ان کی خطاول کو معاف فرمائے اور ان کی توبہ و انابت کو قبول فرمائے۔اس لئے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت کعب بن مالک رضی اللہ عنہ کے توبہ کی قبولیت والے دن کے متعلق بیہ ارشاد فرمایا ہے کہ '' آج کا دن تمہارے لئے سب سے زیادہ خوشی کا دن ہے' جب سے تم پیدا ہوئے ''۔ اس حقیقت کو صحیح طور پر وہی آدمی سمجھ سکتا ہے جو اللہ تعالیٰ کی ذات ' بندوں پر اس کے حقوق 'عبودیت کے استحقاق اور خود اپنی ذات اور اپنے حالات کو سمجھے اور یہ محسوس كرے كه اس كى بندگى الله تعالى كے حقوق كے مقابله ميں قطرہ كى حيثيت ركھتى ہے جو سمندر بے بيكراں میں ڈالا جائے'بشرطیکہ ریاءاور دیگر آفوں سے یاک وصاف ہو۔

پاک ہے وہ ذات جس کے عفو و درگذر کے علاوہ بندوں کو کوئی سمارا نہیں۔ اس نے ابتداء میں ان کو توفیق دی اور توبہ قبول فرمائی اور جب انہوں نے توبہ کی تو دوبارہ قبولیت توبہ کی خبردی۔ اس ذات نے انہیں توفیق بخشی اور پھرتوبہ قبول کرکے ان پر فضل فرمایا۔

اس لئے تمام خیراور ہر طرح کی بھلائیاں اس کی جانب سے ہیں اس کی توفق سے ہیں اور اس کے لئے ہیں۔ اس کے قبضہ قدرت میں ہیں'جس پر چاہتا ہے فضل دکرم فرما آئے اور جسے چاہتا ہے حکمت و عدل کے باعث محروم کردیتا ہے۔

### فصل (۸۳)

## غزوہ تبوک سے واپسی پر حضرت ابو بکررضی اللہ عنہ کی امارت میں حج

غزوہ تبوک سے واپسی کے بعد سنہ ۹ مجری میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے تین سو مسلمانوں کے ساتھ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کو امیر بنا کر حج بیت اللہ کے لئے روانہ فرمایا 'اور آپ نے بیں اونٹ قربانی کے لئے بھیجے اور اپنے دست مبارک سے ان کو قلادے پہنائے اور علامتیں ڈالیس- یہ اونٹ حضرت ناجیہ بن جندب اسلمی کے زیر محمرانی تھے 'جس میں سے پانچ عدد حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کے ہمراہ تھے۔

ابن اسحاق کا قول ہے کہ: حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ ابھی راستہ میں تھے کہ مشرکین اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے درمیان معاہدہ ختم کرنے کے لئے سورہ براءت نازل ہوئی' چنانچہ حضرت علی رضی اللہ عنہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی او نٹنی پر سوار ہو کرنگلے اور قافلہ حج سے جا ہا۔

جب حضرت ابو بکرنے حضرت علی کو دیکھا تو دریافت فرمایا : امیر بن کر آئے ہویا مامور؟ انہوں نے جواب دیا 'امیر نہیں بلکہ مامور بن کر آیا ہوں اور مجھے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس لئے بھیجا ہے کہ میں اہل مکہ کے سامنے سورہ براء ت پڑھ کر ان کے ساتھ سارے معاہدوں کے خاتمہ کا اعلان کر دول۔ چنانچہ حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ نے لوگوں کو جج کرانا شروع کر دیا اور جب دسویں ذی الحجہ کا دن آیا تو حضرت علی کھڑے ہوئے اور جمرہ اولی کے پاس ان ساری باتوں کا اعلان کر دیا 'جس کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے انہیں کہنے کا حکم دیا تھا۔ اس روایت کو حمیدی نے زید بن نفیع کے واسطے سے اپنی مسلم میں نقل کیا ہے کہ انہوں نے حضرت علی رضی اللہ عنہ سے بوچھا کہ جج کے موقع پر آپ کو کیا پیغام دے میں نقل کیا ہے کہ انہوں نے حضرت علی رضی اللہ عنہ سے بوچھا کہ جج کے موقع پر آپ کو کیا پیغام دے کر بھیجا گیا تھا؟ حضرت علی رضی اللہ عنہ نے جواب دیا 'میں جو پیغام لے کرگیا تھا' وہ چار باتول پر مشملل کیا ہے۔

۱- برمنه ہو کر کوئی طواف کعبہ نه کرے۔

۲ - جنت میں صرف مومن ہی داخل ہول گے۔

۳-اس سال کے بعد معجد حرام میں مسلمان اور کا فرجع نہ ہوں گے۔

سم - جس كانى كريم صلى الله عليه وسلم سے كوئى معاہدہ ہے وہ اس مت تك باتى رہے گا۔

ابن اسحاق کا بیان ہے کہ جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم غزوہ تبوک سے فارغ ہوئے اور مکہ فتح ہو گیا اور قبیلہ تقیمت کے لوگ مسلمان ہو گئے تو مختلف اطراف سے آپ کے پاس وفود عرب آنا شروع ہو گئے تاکہ مشرف باسلام ہوں اور امان حاصل کریں 'جو مندرجہ ذیل ہیں۔

دفد بنی تتیم' وفد طئ وفد بنی عامر' وفد عبد قیس' وفد بنی صنیفہ' وفد کندہ' وفد اشعرین' وفد آزد' وفد اہل نجران' وفد ہمدان' وفد نصاری نجران – اور ان کے علاوہ دو سرے وفود بھی حاضر ہوئے تھے۔

## نصل (۸۴)

## أتخضرت صلى الله عليه وسلم كاطريقه جسماني علاج ميس

ہم نے گذشتہ صفحات میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی حیات طیبہ اور سنت حسنہ کے مختلف گوشوں پر روشنی ڈالی ہے 'اب ہم طب نبوی کے متعلق کچھ چیزوں کا ذکر کرتے ہیں کہ آپ نے کیا کہا اور کیا طریقے افتیار فرمائے ہیں' اور کس مرض کا کیا علاج تجویز فرمایا ہے 'ہم اس میں اس حکمت کا تذکرہ کریں گے کہ جس تک چینچنے میں اطباء عاجز ہو چکے ہیں کیونکہ اطباء کے مقابلہ: میں طب نبوی معجزات پر مشتل ہے۔

چنانچہ ہم اللہ تعالی سے استعانت کرتے ہوئے یہاں صرف ان مفروات و مرکبات روحانی اور قدرتی دواؤں کے ذریعہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے طریقہ علاج کا ذکر کریں گے جو کہ آپ سے مردی اور ثابت ہے۔

### نظربد كاعلاج:

صیح مسلم میں حضرت ابن عباس سے مروی ہے کہ انہوں نے بتایا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: "نظرحق ہے "اگر کوئی چیز قضاء و قدر سے بھی بڑھ جاتی تو دہ نظر ہی ہو سکتی تھی"۔ نیز صحیح مسلم میں حضرت انس رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ: "نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے نظریہ ' بخار ' اور پھوڑے بھنسی کے امراض میں جھاڑ پھونک کی اجازت دی ہے"۔

امام مالک نے حضرت ابن شماب سے 'انہوں نے ابوامامہ بن سل سے روایت کیا ہے کہ انہوں نے بتایا کہ عامر بن رہیعہ نے حضرت ابن شماب سے 'انہوں نے بتایا کہ عامر بن رہیعہ نے حضرت سل بن حنیف کو عسل کرتے دیکھا تو کہا کہ بخدا میں نے آج تک ایسا بانکا فخص نہیں دیکھا اور نہ الی خوبصورت جلد دیکھی۔ راوی کہتے ہیں کہ اس پر حضرت سل کو نظرلگ مخی اور وہ زمین پر گر گئے۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم یہ سن کر حضرت عامر کے پاس آئے اور فرمایا کہ تم میں سے کوئی اپنے بھائی کو کیوں قبل کر آہے۔ تم نے برکت کی دعا کیوں نہیں کی۔ اب ان کے لئے عشل

کرد۔ یہ سن کرعامرنے اپنا چرہ ددنوں ہاتھ ' ددنوں کہنیال ' ددنوں گھٹنے' پیردں کی انگلیاں اور مستورہ جسم ایک برتن میں دھوئے پھراہے سمل پر ہما دیا تو دہ اچھے ہو کرلوگوں کے ساتھ چلے گئے۔

عبدالرزاق نے معمرے انہوں نے طاوس سے انہوں نے والد سے مرفوعا روایت کیا ہے کہ "فظر کا لگنا برحق ہے اور جب تم میں سے کی سے عسل کرنا طلب کیا جائے تواسے عسل کرلینا چاہئے"۔

اس حدیث کا موصول ہوتا صحح ہے۔ امام ترزی فرماتے ہیں کہ نظر لگانے والے کو تھم دیا جائے گا کہ ایک برتن میں وہ اپنا ہاتھ والے ' پھراس میں کلی کرے ' چرہ وھوئے ' پھریایاں ہاتھ وھوئے ' پھراپنے دائیں مسلطے پر پانی والے ' پھردایاں ہاتھ برتن میں والے اور بائیں گھنے پر سے پانی انڈیلے ' پھر جم کا باقی حصہ وصوئے اور برتن زمین پر نہ رکھا جائے۔ اب یہ پانی کیارگ نظر لگنے والے کے اوپر پیچھے سے وال دیا جائے۔

نظرید کی دو قتمیں ہوتی ہے: ایک انسانی ' دوسری جناتی۔ حضرت ام سلمہ رضی اللہ عنما سے مروی ہے کہ: "نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے گھر میں ایک باندی دیکھی ' جس کے چرو پر پھوڑے پھنیاں تھیں۔ آپ نے فرمایا کہ اس کی جھاڑ پھوٹک کراؤ کیونکہ اسے نظر لگ گئ ہے " امام بغوی فراتے ہیں کہ حدیث میں " سعفہ " سے مراد جناتی نظر ہے ' اور جناتی نظر اس قدر تیز ہوتی ہے کہ نیزوں کی نوک سے بھی زیادہ تیز۔

نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم جنوں اور انسانوں کی نظرید سے پناہ مانگتے تھے'ایک گروہ نے عقل و فہم کی کریم صلی اللہ علیہ وسلم جنوں اور انسانوں کی نظرید سے پناہ مانگتے تھے'ایک گروہ نے عقل و فہم کی کمی کے باعث نظرید کا انکار کیا ہے۔ حالا نکہ مختلف نداجب کے عقلاء اور قلاسفہ نہ تو نظرید کا انکار کرتے ہیں اور نہ اسے محض اوہام و خرافات سیجھتے ہیں۔ ہاں اس کے اسباب اور تاثیرات کے سلسلہ میں خیالات مختلف ہیں۔

بلاشبہ اللہ تعالیٰ نے انسانی جسموں اور روحوں میں مختلف قوتوں اور طبیعتوں کو پیدا فرمایا ہے' اور ان میں سے ہرایک کی الگ الگ خصوصیات و کیفیات رکھی ہیں۔ اس لئے کوئی بھی عقلند اور صاحب بھیرت جسموں میں ان روحوں کی تاثیر کا انکار نہیں کر سکتا' کیوں کہ بیہ چیز محسوس اور مشاہدہ کی جا سکتی ہے۔

آنکھ کی خود کوئی تاثیر نہیں بلکہ تاثیر روح کی ہوتی ہے اور روحیں اپنی طبیعت 'کیفیت' قوت' فاصیت میں مختلف تاثیروں کی ہوتی ہیں' اور آنکھ سے چونکہ روح کا ایک خاص قتم کا تعلق زیادہ ہو تا

ہے اس لئے اس فعل کو اس کی طرف منسوب کر دیا گیا ہے۔

چنانچہ حاسد کی روح محسود پر بین طور پر ضرر رسال اثر کرتی ہے۔ اسی وجہ سے اللہ تعالی نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو تھم فرمایا کہ اس کے شرسے پناہ مانکیں۔ محسود کے ضرر پینچنے کے سلسلہ میں حاسد کی نگاہوں کی تاثیر کا انکار وہی لوگ کرتے ہیں جو انسانیت کی حقیقت اور اس کی صفات و تاثیرات کی معرفت سے بالکل کورے اور ناواقف ہوتے ہیں۔ محسوسات میں سانپ کے ذریعہ اس کی مثال دی جاسکتی ہے 'کیونکہ اس کے اندر زہر چھپا رہتا ہے۔ جب اپنے وشمنوں کو دیکھتا ہے تو اس کے اندر ایک عضبی قوت بیدار ہوتی ہے اور اس میں بعض عضبی قوت بیدار ہوتی ہے اور اس میں کو حکم ادبیتی ہیں 'اور بعض سے آنکھ کی بینائی ذائل ہو جاتی ہے۔ چنانچہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے بعض زہر کیے چھوٹے سانپوں کے بارے میں فرمایا کہ نگاہ کو وحوث سانپوں کے بارے میں فرمایا کہ نگاہ کو وحوث شانپوں کے بارے میں فرمایا کہ نگاہ کو وحوث شانپوں کے بارے میں فرمایا کہ نگاہ کو وحوث شانپوں کے بارے میں فرمایا کہ نگاہ کو وحوث شانپوں کے بارے میں فرمایا کہ نگاہ کو وحوث شانپوں کے بارے میں فرمایا کہ نگاہ کو وحوث شانپوں کے بارے میں فرمایا کہ نگاہ کو وحوث شانپوں کے بارے میں فرمایا کہ نگاہ کو وحوث شانپوں کے بارے میں فرمایا کہ نگاہ کو وحوث شانپوں کے بارے میں فرمایا کہ نگاہ کو وحوث شانپوں کے بارے میں فرمایا کہ نگاہ کو وحوث شانپوں کے بارے میں فرمایا کہ نگاہ کو وحوث شانپوں کے بارے میں فرمایا کہ نگاہ کو وحوث شانپوں کے بارے میں فرمایا کہ نگاہ کو دھوں نے بیں اور اسقاط حمل کرا دیتے ہیں۔

اس طرح تاثیراتصال بدن پر موقوف نہیں' جیسا کہ بعض کم علم اور طبیعت و شریعت سے ناواقف لوگوں کا خیال ہے' بلکہ یہ تاثیر بھی اتصال بدن سے ہوتی ہے اور بھی سامنا ہونے سے' بھی محض دکھ لینے سے اور بھی صرف روحانی توجہ ہے اور بھی دعاؤں اور تعویز گنڈوں سے اور بھی محض وہم و تخیل سے بھی اثر ہوجاتا ہے۔

اسی طرح نظربدلگانے والے مخص کی نگاہوں کی وجہ سے صرف نظرید لگنا موقوف نہیں' بلکہ بہا اوقات نابینا مخص کے سامنے کسی چیز کی تعریف و توصیف کی جائے' تو وہ اسے دیکھے بغیر متاثر کر دیتا ہے۔ اور بہت سے لوگ کسی چیز کا خاکہ س کر ہی اثر انداز ہو جاتے ہیں۔ اس طرح ہر نظر لگانے والا حاسد ہو تا ہے' اور ہر حاسد نظر لگانے والا نہیں ہو تا'اور چو نکہ حمد عام ہے اس لئے نظر کے مقابلہ میں اس سے پناہ ما تلنے کا تھم زیادہ عام ہے۔ یہ تاثیر اصل میں تیر ہوتے ہیں جو حاسد اور نظر لگانے والے کے مزاج و طبیعت سے نگلتے اور خارج ہوتے ہیں اور محسود کی طرف جاتے ہیں۔ بھی تو یہ تیرنشانے پر لگ جاتے ہیں اور بھی خطا ہو جاتے ہیں۔ اگر انسان کا جسم انہیں کسی بچاؤ کے بغیر کھلا مل جاتا ہے تو یہ اس میں اثر انداز ہوتے ہیں۔ اگر مقاط و مسلم ہوتا ہے تو اثر نہیں کرپاتے۔ یہ تیر بھی بھی خود اس محض کی طرف واپس ہوتے ہیں۔ اگر مقاط و مسلم ہوتا ہے تو اثر نہیں کرپاتے۔ یہ تیر بھی بھی خود اس محض کی طرف واپس ہوتے ہیں۔ اگر مقاط و مسلم ہوتا ہے تو اثر نہیں کرپاتے۔ یہ تیر بھی بھی خود اس محض کی طرف واپس

طبیعت و مزاج کا دخل ہو تا ہے اور یہ سب سے بد تر صورت ہے۔

نظرید کاعلاج:

سنن ابوداود میں حضرت سل بن حنیف سے مردی ہے کہ ہم ایک سیلابی علاقے سے گذر ہے ' میں فیاس میں داخل ہو کر عسل کیا ' لیکن باہر آتے آتے مجھے بخار آگیا۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو اس کی خبردی گئے۔ آپ نے فرمایا : ابو ٹابت سے کمو کہ وہ اعوذ باللہ پڑھیں۔ راوی کتے ہیں کہ میں نے عرض کیا ' اے میرے آقا کیا دم کرانا احجی بات ہے۔ آپ نے فرمایا کہ جھاڑ پھونک صرف نظر ' بخار اور وُنک میں ہو آ ہے۔

تعوذ ادر دم کی صورت ہیہ ہے کہ آدمی معوذ تین او سورہ فاتحہ ' آیتہ الکرسی اور پناہ مانگنے والی دعائیں پڑھے جس میں سے بعض ہیہ ہیں :

﴿أَعُوْذُ بِكَلِمَاتِ اللهِ التَّآمَّاتِ مِنْ كُلِّ شَيْطَانِ ، وَهَامَّةِ ، وَمِنْ كُلِّ عَيْنِ لاَمَّةِ » مِن الله تعالى ك كلمات تامه ك سائق پناه مآتكا مول مرشيطان اور زمريل بلاك كرنے والے جانورے اور ہر نظرلگانے والی آتھے ہے۔

﴿أَعُوٰذُ بِكَلِمَاتِ اللهِ التَّامَّاتِ الَّتِي لاَيُجَاوِزُهُنَّ بَرُ وَلاَفاَجِرٌ مِنْ شَرِّ مَا خَلَقَ» الله ك بورے كلموں ك ذريعہ جن كوكوكى نيك وبد تجاوز نہيں كرسكا مخلوق ك شرسے پناه مانكا موں۔

﴿ أَعُوٰذُ بِكَلِمَاتِ اللهِ التَّامَّاتِ مِنْ شَرِّ مَا خَلَقَ وَذَرَاً وَبَرَأَ وَمِنْ شَرِّ مَايَنْزِلُ مِنَ السَّمَآءِ، وَمِنْ شَرِّ مَايَعْرُجُ فِيْهَا، وَمِنْ شَرِّ مَاذَرَاً فِي الأَرْضِ وَمِنْ شَرِّ مَايَخْرُجُ مِنْهَا، وَمِنْ شَرِّ فِتَنِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَمِنْ شَرِّ طَوَارِقِ اللَّيْلِ إِلاَّ طَارِقًا يَطْرُقُ بِخَيْرِ يَارَحْمُنُ ﴾

اللہ کے بورے کلموں کے ذریعہ پناہ مانگنا ہوں 'اس چیز کے شرسے جے اس نے پیدا کیا اور پھیلا دیا اور ان چیزوں کی برائی سے جو آسان سے اترتی ہے اور چڑھتی ہے اور اس سے بھی جس کو زمین میں پھیلایا اور جو زمین سے نکلتی ہے 'اور رات و دن کے فتنوں سے اور رات کے ہر آنے والے کی برائی سے مگروہ نہیں جو بھلائی کے ساتھ آئے'اے بردی مرمانی والے۔

«أَعُوٰذُ بِكَلِمَاتِ اللهِ التَّآمَّاتِ مِنْ خَضَبِهِ وَعِقَابِهِ وَشَرِّ عِبَادِهِ وَمِنْ هَمَزَاتِ الشَّيَاطِيْنِ وَأَنْ يَخْضُرُوْنِ»

مِن الله كَ كُمَات مَامه كَ وَرَبِعِه بِنَاهِ مَا تَمْنَا مِول الله كَ غَضْب الله كَ عَذَاب سَ اور الله كَ بَرول كَ مِرك بِالله عَلَى مِرك بِالله عَلَى مَرك وسوس سے اور ان كے ميرك بالل عاضر مونے سے «اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوٰذُ بِوَجْهِكَ الْكَرِيْمِ، وَكَلِمَاتِكَ التَّآمَةِ مِنْ شَرِّ مَا أَنْتَ آخِذُ اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوْذُ بِوَجْهِكَ الْكَرِيْمِ، وَكَلِمَاتِكَ التَّآمَةِ مِنْ شَرِّ مَا أَنْتَ آخِذُ كَ بِنَاصِيتِهِ، اللَّهُمَّ أَنْتَ تَكُشِفُ الْمَأْثُمَ وَالْمَغْرَمَ، اللَّهُمَّ لاَيُهُزَمُ جُنْدُكَ بِنَاصِيتِهِ، اللَّهُمَّ لاَيُهُزَمُ جُنْدُكَ وَبِحَمْدِكَ»

اے اللہ میں تیرے باعزت چرے اور تیرے بورے کلموں کے ذریعہ ان چیزوں کے شرسے بناہ مانکتا ہوں' جن کی پیشانی تو پکڑے ہوئے ہے' اے اللہ! تو ہی قرض اور خطاؤں کو دور کرتا ہے۔ تیرا لشکر فکست نہیں کھا سکتا' تیرا وعدہ غلط نہیں ہو سکتا' تو پاک ہے' ہم تیری ہی حمد کرتے ہیں۔

اللَّهُ عُوذُ بِوَجْهِ اللهِ الْعَظِيْمِ الَّذِي لَاشَيْءَ أَعْظَمُ مِنْهُ وَبِكَلِمَاتِهِ التَّآمَاتِ الَّتِي لَاشَيْءَ أَعْظَمُ مِنْهُ وَبِكَلِمَاتِهِ التَّآمَاتِ الَّتِي لَاَيُجَاوِزُهُنَّ بَرُّ وَلَافَاجِرٌ وَأَسْمَآءِ اللهِ الْحُسْنَى، مَا عَلِمْتُ مِنْهَا وَمَا لَمْ أَعْلَمْ مِنْ شَرِّ مَا خَلِمْتُ مِنْهَا وَمَا لَمْ أَعْلَمْ مِنْ شَرِّ لَا أُطِيْقُ شَرَّهُ، وَمِنْ أَعْلَمْ مِنْ شَرِّ لَا أُطِيْقُ شَرَّهُ، وَمِنْ شَرِّ كُلِّ ذِيْ شَرِّ أَنْتَ آخِذٌ بِنَاصِيَتِهِ، إِنَّ رَبِّي عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيْمٍ»

میں خدائے برتر کی ذات پاک کے ذریعہ پناہ چاہتا ہوں'جس سے بڑا کوئی نہیں۔ اور ان پورے مکموں کے ذریعہ جن سے کوئی نیک و بد تجاوز نہیں کر سکتا'اور اللہ کے اساء حسی کے ذریعہ جن کو میں جانتا ہوں اور جنہیں نہیں جانتا' ان چیزوں کے شرسے جنہیں اس نے پیدا کیا اور بھیلیا اور ہر شروالی چیز کے شرسے جس کی جھے طاقت نہیں' اور جس کی پیشانی تیری گرفت میں ہے۔ بیشک میرا رب سیدھی راہ پر ہے۔

اللَّهُ عَلَّمْ اللَّهِ الَّذِي لَا إِلَٰهَ إِلَّا هُوَ اللهِي وَالِلهُ كُلِّ شَيْءٍ، وَٱعْتَصَمْتُ بِرَبِّي وَرَبِّ كُلِّ شَيْءٍ، وَٱسْتَدْفَعْتُ الشَّرَّ وَرَبِّ كُلِّ شَيْءٍ وَتَوَكَّلْتُ عَلَى الْحَيِّ الَّذِي لَاَيَمُوْتُ، وَٱسْتَدْفَعْتُ الشَّرَّ الشَّرَّ بِلاَحَوْلَ وَلاَقُوَّةَ إِلاَّ بِاللهِ، حَسْبِيَ اللهُ، وَنِعْمَ الْوَكِيْلُ، حَسْبِيَ الرَّبُ مِنَ بِلاَحَوْلُ وَلاَقُوَّةً إِلاَّ بِاللهِ، حَسْبِيَ اللهُ، وَنِعْمَ الْوَكِيْلُ، حَسْبِيَ الرَّبُ مِنَ

الْعِبَادِ، حَسْبِيَ الْخَالِقُ مِنَ الْمَخْلُوْقِ، حَسْبِيَ الرَّازِقُ مِنَ الْمَرْدُوْقِ، حَسْبِيَ اللَّذِي هُوَ حَسْبِيْ، حَسْبِيَ اللَّذِي بِيدِهِ مَلَكُوْتُ كُلِّ شَيْء وَهُوَ يُجِيْرُ وَلَا يُحَارُ عَلَيْهِ، حَسْبِيَ اللهُ وَكَفَى، سَمِعَ اللهُ لِمَنْ دَعَا، لَيْسَ وَرَآءَ اللهِ وَلاَ يُحَارُ عَلَيْهِ، حَسْبِيَ اللهُ وَكَفَى، سَمِعَ اللهُ لِمَنْ دَعَا، لَيْسَ وَرَآءَ اللهِ مَرْمَى، حَسْبِيَ اللهُ لاَإِلهَ إِلاَّ هُو عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَهُو رَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيْمِ، مَرْمَى، حَسْبِيَ اللهُ لاَإِلهَ إِلاَّ هُو عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَهُو رَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيْمِ، مَن الله كَ تَفْطَع عَلَيْهِ وَلَا اللهُ كَالِهُ وَلَاللهُ كَاللهُ وَكُلُ مَعِود مَيْسِ وَبَى مِرااور مِر جَيْح كَامِ عِود مِن اللهُ كَى تَفْطَع الله كَانُ اللهُ عَلَيْهِ مَن مِرْدِق سَ رازَق كافى ہے اور اچھا كارساز ہے، ہم منہيں سَلَ اور لاحول ك ذريع شركو دفع كيا، مُحَالله كافى ہے اور اچھا كارساز ہے، مندول سے رب كافى ہے، علوق سے خالق كافى ہے، مرفول ہے وہ الله كافى ہے، مرفول ہے وہ الله كافى ہے، مرفول ہے وہ الله كافى ہے، حس كى قبضہ ميں ہم چيزكى حكومت ہے، وہ پناہ ويتا ہے اور اس كے خلاف كوئى بناہ منس وے سَكَ اور الله كافى ہے اور اس كے خلاف كوئى مقمد منس و مُحِمّ الله كافى ہے، اس كے علاوہ كوئى معود منس اس پر ميرا الله كے سواكوئى مقمد منس و مُحِمّ الله كافى ہے، اس كے علاوہ كوئى معود منس اس پر ميرا الله ہے۔ اور وہى عرش عظيم كاماك ہے۔

جس نے بھی ان دعاؤں اور تعویذات کا تجربہ کیا' وہ سمجھ لے گاکہ یہ کس قدر فوائد و نفع ہے بھری ہیں' اور ان کی کس قدر اہمیت ہے۔ ان سے نظرید سے بچاؤ ہو سکتا ہے' اور کہنے والی قوت ایمانی کے مطابق ان سے دفاع ہو سکتا ہے' اور اس کی قوت توکل و ثبات قلب کے مطابق تحفظ ہو سکتا ہے کیونکہ یہ ایک ہتھیار ہے اور ہتھیار چلانے والے کے فائدہ کے لئے ہی ہوتا ہے جو اس کی قوت و طاقت پر موقوف ہے۔

خودایی نظر لکنے کاعلاج:

جب نظر لگانے والے کو خود اپنی نظر لگ جانے کا اندیشہ ہو تو اسے یہ دعا پڑھ کر اس سے محفوظ ہونا ہے:

«اللَّهُمَّ بَارِكْ عَلَيْهِ»

اے اللہ اس پر برکت فرما۔

جیے نبی اکرم ملی اللہ علیہ وسلم نے عامر بن ربیعہ سے فرمایا جب کہ سل بن حنیف نے انہیں نظر

لكائى: كياتم نے دعائے بركت ضميں كى ُ يعنى اللَّهُمَّ بَارِكْ عَلَيْهِ ضميں پڑھا۔ نيز مَاشَاءَ اللهُ لاَقُوَّةَ إِلَّا بِاللهِ يُرْجِعَے سے تظرودر ہو جاتی ہے۔

بشام بن عوده اسن والدبزر گوار سے روایت کرتے ہیں کہ جب وہ کوئی تجب خبز چیز دیکھتے یا کسی باغ میں داخل ہوتے تو المه اللهُ لاَ فُوَّةَ إِلاَّ باللهِ » پڑھا کرتے تھے۔

اس قبیل سے حضرت جبریل علیہ السلام کا دم وہ دعاء ہے جو انہوں نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم پر کیا ، جو صحیح مسلم میں اس طرح سے مروی ہے:

«بِسْمِ اللهِ أَرْقِيْكَ مِنْ كُلِّ شَيْءٍ يُؤْذِيْكَ، مِنْ شَرِّ كُلِّ نَفْسٍ أَوْ عَيْنِ حَاسِدٍ، اللهُ يَشْفِيْكَ، بِسْمِ اللهِ أَرْقِيْكَ. »

الله کے نام سے آپ پر دم کر آ ہوں ہر مرض سے جو آپ کو تکلیف دے ہر نظریدیا حاسد کی نظر شرے اللہ آپ کو شفادے۔ اللہ کے نام سے آپ پر دم کر آ ہوں۔

پیرمعنف نے ہر تکلیف کے علاج کے لئے خدائی رقیہ اور معالجہ کا ذکر کیا ہے ، جس کو ہم طب نبوی یا وستور محمدی سے تعبیر کر سکتے ہیں۔ اس سلسلہ ہیں سنن ابو داود ہیں حضرت ابودرداء رضی اللہ عنہ سے مودی صدیث مرفوع کو مصنف نے ہر مرض سے شفاء کے لئے ذکر کیا ہے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم فرماتے ہیں کہ تم میں سے جس کو کوئی تکلیف ہو'یا اس کا بھائی کی تکلیف میں جتلا ہو جائے تو اسے عائے کہ یہ دعا پر ھے:

﴿ رَبَّنَا اللهُ الَّذِي فِي السَّمَآءِ، تَقَدَّسَ ٱسْمُكَ أَمْرُكَ فِي السَّمَآءِ وَالأَرْضِ كَمَارَحْمَتُكَ فِي اللَّرْضِ، ٱغْفِرْ لَنَا حُوْبَنَا وَخَمَتُكَ فِي الأَرْضِ، ٱغْفِرْ لَنَا حُوْبَنَا وَخَطَايَانَا، أَنْتَ رَبُّ الطَّيِّيْنَ، أَنْزِلْ رَحْمَةً مِنْ رَحْمَتِكَ وَشِفَاءً مِنْ شِفَآئِكَ عَلَى هٰذَاالْوَجْعِ

اے ہارے پروردگار (اللہ) جو آسان میں ہے تیرا نام مقدس ہے۔ تیرا تھم آسان اور زمین میں ہے۔ جس طرح تیری رحمت آسان میں ہے (اسی طرح) زمین میں اپنی رحمت نازل فرما اور مارے گناہوں اور لغزشوں کو معاف فرما دے۔ تو بی پاک لوگوں کا پروردگار ہے۔ اپنے پاس سے رحمت نازل فرما اور اپنی شفاء سے شفاء نازل فرما اس درد پر۔

چتانچہ بید دعاء پڑھتے ہی وہ وہ مرض سے شفاء یاب ہو جائے گا۔ پھوڑے 'چوٹ اور زخم کے علاج کے متعلق سمجین میں فذکور ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا : جب انسان کو تکلیف ہو' پھوڑایا زخم وغیرہ ہو توشمادت کی انگلی زمین پر رکھے 'پھراٹھائے اور یہ دعا پڑھے :

"بِسْمِ اللهِ، تُرْبَةُ أَرْضِنَا بِرِيْقَةِ بَعْضِنَا يُشْفَى سَقِيْمُنَا بِإِذْنِ رَبِّنَا»

اللہ كے نام سے يہ ہمارى زمين كى مٹى ہے اور ہم ميں سے ايك كا تھوك ہے ' ہمارا بيار ہمارے پروردگار كے تھم سے شفاياب ہو جائے۔

اس دعایس مرزمین کی مٹی مراوہ یا صرف سرزمین مدینہ کی مٹی ؟اس سلسلہ میں دو قول ہیں۔

#### نصل (۸۵)

## آتخضرت صلی الله علیه وسلم کاشدت مصیبت کے وقت علاج کا طریقه

الله تعالی کاارشاد ہے:

﴿ وَبَشِي الصَّنبِرِينَ ٥ الَّذِينَ إِذَا آَسَبَتَهُم مُصِيبَةٌ قَالُوٓا إِنَّا لِلَهِ وَالِنَاۤ إِلَيْهِ رَجِعُونَ ٥ أُولَتَهِكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَتُ مِنْ دَيِهِمْ وَرَحْمَةٌ وَأُولَتَهِكَ هُمُ الْمُهْتَدُونَ ﴾ [البقرة: ١٥٧-١٥٧] اور خوشخری دے دیجے ان مبر کرنے والول کو کہ جب پنچ ان کو پچھ مصیبت تو کمیں ہم اللہ کے ہیں اور اس کی طرف لوث کرجانے والے ہیں۔ ایسے ہی لوگوں پر عنایتیں ہیں اپنے رب کی اور مربانی اور وہی سیدھی راہ پر ہیں۔

صیح میں حضرت ام سلمہ ہے مرفوعا روایت ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کوئی مخص اگر جٹلائے مصیبت ہو جائے تو یوں کما کرے :

﴿إِنَّا للهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُوْنَ ، اللَّهُمَّ أَجُوْنِي فِي مُصِيْبَتِي وَأَخْلِفْ لِي خَيْرًا مِنْهَا » ہم اللہ کے بی ہیں اور اس کی طرف واپس جاتا ہے 'اے اللہ میری مصیبت ہیں مجھے پناہ دے اور مجھے اس سے بمتریدل عطا فرا۔

چنانچہ اللہ تعالی اسے اس معیبت میں پناہ دے گا اور بهتربدل عطا فرمائے گا۔ یہ کلام معیبت کاسب سے بہترین علاج اور دنیا و آخرت میں سب سے زیادہ فائدہ بخش ہے کیونکہ یہ ووعظیم اصولوں پر مشمل ہوگا۔ وہ ہے کہ آگر بندے کو ان کی معرفت حاصل ہو جائے تو معیبت میں اسے اطمینان و سکون حاصل ہوگا۔ وہ دو اصول یہ ہیں :

پہلا اصول : بندہ اور اس کے اہل و عیال اور مال و دولت سے سب کی سب چیزیں دراصل اللہ تعالیٰ کی مکیت ہیں اور بندے کے پاس بطور امانت اور عاریۃا ہیں۔

دو مرااصول: بندے کا انجام کار اللہ تعالیٰ کی طرف لوٹنا اور دنیا کو چھوڑ کرتن تنما چلے جانا ہے۔

جب بندے کی بیہ ابتداء اور انتہاء ہے تو اس میں غور و فکر مصیبت کا سب سے بڑا علاج ہے۔ پھر نعمت کے حصول پر فرحت کیوں؟ اور مصیبت کے نزول پر رنج وغم کیوں؟

نیزایک علاج سے بھی ہے کہ اسے اس بات کا بیٹنی علم ہو کہ جو تکلیف کپنی ہے 'وہ ٹلنے والی نہ تھی'
اور جو ٹل گئی 'وہ پہنچنے والی نہ تھی۔ یہ بھی سوچنا چاہئے کہ مصیبت پر صبر کے صلہ میں اللہ تعالیٰ کے یمال
جو اجر و تواب ہے وہ بیٹینا فوت شدہ چیز سے زیادہ ہے۔ نیز بندہ کو چاہئے کہ وہ دائمیں بائمیں کے دوسرے
مصیبت زدگان کو بھی دیکھے۔ اسے ہر طرف آزمائش اور حسرت کا ایک سلسلہ نظر آئے گا۔ ونیا کی مسرتیں
خواب کی حیثیت رکھتی ہیں۔ ان سے انسان تھوڑا بنتا ہے تو بہت زیادہ رو تا ہے۔ بندہ کو یہ بھی بیٹین رکھنا
چاہئے کہ بے چینی اور گریہ و زاری سے مفقود چیز واپس نہیں لوٹ سکتی بلکہ پریشانی اور گھبراہٹ میں مزید
اضافہ ہو جا تا ہے۔

بندہ یہ بھی سوچ کہ اللہ تعالی نے صبر کرنے والوں اور اناللہ پڑھنے والوں سے جن نعمتوں کا وعدہ کیا ہے وہ فوت شدہ چیز سے کمیں زیاوہ اعلیٰ و اعظم ہے۔ بندہ اس کو بھی طمح ظ رکھے کہ ضرورت سے زا کہ گریہ و زاری اور اظہار پریشانی 'وشمنوں کو خوش اور دوستوں کو رنجیدہ اور اللہ تعالیٰ کو ناراض کرے گی۔ بندے کو یہ بھی جاننا چاہئے کہ صبرو احتساب کے بعد جو لذت حاصل ہوگ وہ فوت ہونے والی چیز آگر باتی رہتی اس سے کئی گنا زیادہ ہوگی۔ اور بندہ یہ بھی سوچ کر تملی حاصل کرے کہ اللہ تعالیٰ اس کا ضرور تعم البدل عطا فرمائے گا کیونکہ اللہ تعالیٰ کی ذات کے علاوہ ہر چیز کا بدل موجود ہے۔ اور بندے کو یہ بھی سوچنا چاہئے کہ نعمت کا جتنا حصہ اس کے حق میں مقدر تھا اسے مل چکا ہے۔ اب استے پر راضی اور مطمئن ہے تو اسے اللہ تعالیٰ کی رضاو خوشنودی حاصل ہوگی 'اور اگر اس سے ناراض ہوگا۔ اللہ تعالیٰ کی رضاو خوشنودی حاصل ہوگی 'اور اگر اس سے ناراض ہوگا۔ اور یہ بھی جارکوں کا بہترین علاج رضائے الئی کے اور یہ جی کا اور نہ وہ قابل تحریف ہوگا۔ نیز بندہ کو یہ بھی جاننا چاہئے کہ پیاریوں کا بہترین علاج رضائے الئی کے سامنے سرتنا ہم نم ہوجانا ہے 'اور محبت کا تقاضا یہ ہے کہ محبوب کی رضا و رغبت کا خیال رکھا جائے اور سامنے سرتنا ہم نم ہوجانا ہے 'اور محبت کا تقاضا یہ ہے کہ محبوب کی رضا و رغبت کا خیال رکھا جائے اور سامنے سرتنا ہم نم ہوجانا ہے 'اور محبت کا تقاضا یہ ہے کہ محبوب کی رضا و رغبت کا خیال رکھا جائے اور سامنے سرتنا ہی مخالفت نہ کی جائے۔

بندہ مومن کو چاہئے کہ دونوں نعمتوں اور لذتوں کے درمیان مقابلہ کرے کہ فوت شدہ چیز زیادہ فائدہ مند تھی یا اس کے فوت ہونے کے بعد صبر کرنے کے صلہ میں حاصل شدہ اجر و ثواب کی نعمت زیادہ نفع بخش ہے۔ بندہ کو یہ بھی سوچنا چاہئے کہ مصیبت کے ذریعہ آزمائش میں ڈالنے والی ذات اتھم الحاکمین اور ارحم الراحمين ہے۔ اس ذات پاک نے اسے ہلاک کرنے کے لئے جتلائے مصیبت نہیں کیا ہے ' بلکہ اس کا مقصد اس کے خوف و خشیت النی اور اس کا مقصد اس کے خوف و خشیت النی اور تضرع و زاری کو سنے اور اپنے وروازہ رحمت پر پڑا ہوا و کھے۔

بندہ مومن کو یہ بھی جانتا چاہئے کہ یہ مصیبتیں مملک اور خطرناک بیاریوں کو روکنے اور دور کرنے کا بہترین وسیلہ ہیں 'جیسے تکبر' خودبندی اور سنگ دلی۔ اور یہ بھی سوچ کہ دنیا کی تلخی ہی دراصل آخرت کی حلاوت اور شرشیریں ثابت ہوگا' اگر سمجھ میں نہ آئے تو نمی صادق و مصدوق صلی اللہ علیہ و سلم کے اس ارشاد گرامی پر غورو فکر کرے۔" جنت کو تابیندیدہ چیزوں سے گھیر دیا گیا ہے اور دوزخ کو شہوتوں اور مرغوبات سے گھیر دیا گیا ہے اور دوزخ کو شہوتوں اور مرغوبات سے گھیر دیا گیا ہے اور لوگوں کی حقیقت فلا ہر ہو تا ہے اور لوگوں کی حقیقت فلا ہر ہو جاتی ہے۔

### نصل (۸۲)

# نی كريم صلى الله عليه وسلم كاحزن وغم كے علاج كاطريقه

تحیمین میں حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم بے چین میں حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ علیہ وسلم بے چینی کے موقع پریہ وعا پڑھا کرتے تھے :

«لَا إِلٰهَ إِلَّاللهُ الْعَظِيْمُ الْحَلِيْمُ، لَا إِلٰهَ إِلَّاللهُ رَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيْمِ، لَا إِلٰهَ إِلَّا اللهُ رَبُّ السَّمْوَاتِ وَرَبُّ الأَرْضِ، رَبُّ الْعَرْشِ الْكَرِيْمِ»

اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں جو ہزرگ اور حلیم ہے' اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں جو عرش عظیم کا پروردگار ہے' اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں جو ساتوں آسانوں کا رب اور زمین کا رب اور عرش کریم کا رب ہے۔

نیز جامع ترمندی میں حضرت انس سے مروی ہے کہ جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو جب کوئی رنج وغم لاحق ہو تا تو یہ دعا فرماتے:

«يَاحَيُّ يَاقَيُّوْمُ، بِرَحْمَتِكَ أَسْتَغِيْثُ#

اے زندہ اے ہر چیز کو قائم رکھنے واسے تیری رحمت کے طفیل مدد مانگتا ہوں۔

نیز حفزت ابو ہریرہ سے مروی ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو کسی بات کا صدمہ ہو تا تو آپ آسان کی جانب سرمبارک اٹھاتے اور «سُبْحَانَ اللهِ الْعَظِیْمِ» پڑھتے اور دعا میں خوب سعی فرماتے اور «باحَیُّ یَسَاقَسِوْمُ » پڑھتے۔

سنن ابوداود میں حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ پریشان اور مصیبت زدہ آدمی کی دعائیں سے ہیں :

«اللَّهُمَّ رَحْمَتَكَ أَرْجُوْ، فَلاَتَكِلْنِي إِلَى نَفْسِي طَرْفَةَ عَيْنِ، وَأَصْلِحْ لِي

شَأْنِي كُلَّهُ، لاَإِلهَ إِلاَّ أَنْتَ»

اے اللہ میں تیری رحمت کا امیدوار ہوں۔ اس لئے مجھے چٹم زدن کے لئے بھی میرے سردنہ کر'اور میری حالت درست فرما' تیرے سواکوئی معبود نہیں۔

نیز حضرت اساء بنت عمیس رضی الله عنها سے مردی ہے وہ فرماتی ہیں کہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے ایک مرتبہ مجھے فرمایا : کیا میں تنہیں ایسے کلمات نہ بناؤں جنہیں تکلیف اور پریشانی کے وقت میں کمہ لیا کردوہ یہ ہیں :

«اللهُ رَبِّي لاَ أُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا»

الله میرایرٌوردگار ہے' میں اس کائسی کو شریک نہیں بنا آ۔

ایک روایت میں ہے کہ اسے سات بار کما جائے۔

مند امام احمد رحمته الله علیه میں حضرت ابن مسعود رضی الله عنه سے مروی ہے کہ نبی اکرم صلی الله علیه وسلم نے فرمایا : جب بندے کوغم اور د کھ پہنچے تو وہ یہ دعا کرے :

"اللَّهُمَّ إِنِّي عَبْدُكَ، وَٱبْنُ عَبْدِكَ، وَٱبْنُ أَمَتِكَ نَاصِيَتِي بِيَدِكَ، مَاضٍ فِيَّ حُكْمُكَ، عَدْلٌ فِيَّ قَضَاءُكَ، أَسْأَلُكَ بِكُلِّ ٱسْمِ هُوَ لَكَ سَمَّيْتَ بِهِ نَفْسَكَ، أَوْائْزَلْتَهُ فِي كِتَابِكَ، أَوْ عَلَّمْتَهُ أَحَدًا مِنْ خَلْقِكَ، أَوِاسْتَأْثَرْتَ بِهِ فِي عِلْمِ الْغَنْذِ عِنْدَكَ، أَوْ اسْتَأْثُرْتَ بِهِ فِي عِلْمِ الْغَيْنِ مَنْ خَلْقِكَ، وَلِيْعَ قَلْبِي، وَنُوْرَ صَدْرِي الْغَيْنِ عَنْدَكَ، أَنْ تَجْعَلَ الْقُرْآنَ الْعَظِيْمَ، رَبِيْعَ قَلْبِي، وَنُوْرَ صَدْرِي وَجَلاَءَ حُرْنِي وَذَهَابَ هَمِّي"

اے اللہ میں تیرا بندہ ہوں 'تیرے بندے کا بیٹا ہوں 'تیری بندی کا بیٹا ہوں 'میری بیٹانی تیرے فیضہ میں ہے۔ مجھ پر تیرا فیصلہ ہی کار فرما ہے۔ میں تیرے اس نام کے طفیل سوال کرتا ہوں جے تو نے اپنے لئے اختیار کیا ہے 'یا تو نے اسے اپنی کتاب میں نازل فرمایا یا تو نے اسے اپنی کتاب میں نازل فرمایا یا تو نے اسے اپنی مخلوق میں ہے کسی کو سکھایا یا تو نے اسے اپنے پاس علم غیب (مخفی) میں رکھا کہ تو قرآن عظیم کو میرے دل کی بہار 'میرے سینے کا نور 'میرے غم کا مداوا اور میرے غم کو دور کرنان اور میرے میں کی بیار کی بہار 'میرے سینے کا نور 'میرے غم کا مداوا اور میرے غم کو دور

جو بھی اسے پڑھے گا'اللہ تعالیٰ اس کا رنج وغم دور کردے گااور اس کی جگہ فرحت عطا فرمائے گا۔

جامع ترفدی میں حضرت سعد بن ابی و قاص سے مردی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا : حضرت ذوالنون علیہ السلام کی دعاجو انہوں نے مجھلی کے پیٹ میں کی تقی سے :

﴿ لَا إِلَنَهُ إِلَّا أَنتَ سُبْحَننَكَ إِنِّي كُنتُ مِنَ ٱلظَّلِلِمِينَ ﴾

تیرے سواکوئی معبود نہیں ' توپاک ہے ' بے شک میں ظالموں میں سے ہوں۔

کوئی مسلمان بھی ان الفاظ سے دعا کرے تو اس کی دعا (ضرور) قبول کی جائے گا۔ ایک دوسری روایت میں مذکور ہے کہ «میں ایک ایسا کلمہ جانتا ہول کہ کوئی مصیبت زدہ ایسا نہیں جو اسے کے اور اس کی تکلیف دور نہ ہو جائے 'وہ میرے بھائی یونس (علیہ السلام) کی دعا ہے"۔

سنن ابوداودیں حضرت ابوسعید خدری سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت ابوالم منہ بناول کہ جب تم اسے پڑھو تو اللہ عزوجل تمہارا غم دور کر در کر در کر در تمہارا قرض ادا فرما دے۔ راوی کتے ہیں 'میں نے عرض کیا' ہاں ضرور اے اللہ کے رسول (صلی اللہ علیہ وسلم) آپ نے فرمایا جب صبح ہواور جب شام ہو تو یہ دعا پڑھ لیا کو :

«اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوْذُ بِكَ مِنَ الْهَمِّ وَالْحَزَنِ وَأَعُوْذُ بِكَ مِنَ الْعَجْزِ وَالْكَسَلِ وَأَعُوْذُ بِكَ مِنَ الْجُبْنِ وَالْبُخْلِ وَأَعُوْذُ بِكَ مِنْ غَلَبَةِ الدَّيْنِ وَقَهْرِ الرِّجَالِ»

اے اللہ میں غم و حزن سے تیری پناہ مانگتا ہوں' اور میں عجز اور سستی سے تیری پناہ مانگتا ہوں' اور میں بزدلی اور تنجو سی سے تیری پناہ مانگتا ہوں اور میں غلبہ قرض اور آدمیوں کے قبرسے تیری بناہ مانگتا ہوں۔

رادی کہتے ہیں کہ میں نے ایسا ہی کیا' چنانچہ اللہ عزوجل نے تمام رنج و غم دور فرما دیئے اور میرے سارے قرضے ادا کردئے۔

سنن ابوداود میں حضرت ابن عباس سے مروی ہے کہ جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ' جو استغفار لازم کرلے 'اللہ تعالیٰ نے گویا اسے ہر غم سے نجات عطاکی 'وہ اسے ہر شکی سے نکال دے گا' اور اسے الیمی جگہ سے رزق ملے گا جمال کا اسے وہم و گمان بھی نہ ہوگا۔ اور سنن میں ہے کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا : تم پر جماد واجب ہے 'کیونکہ یہ جنت کے دروازوں میں سے ایک دروازہ ہے۔ جس کی وجہ سے اللہ تعالیٰ لوگوں کو رنج وغم سے نجات دیتا ہے۔ مند میں مردی ہے کہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کو جب کوئی غم ہو تا تو آپ نماز کی طرف رجوع فرماتے اور کہتے 'اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿ وَٱسْتَعِينُواْ بِٱلصَّبْرِ وَٱلصَّلَوْةِ ﴾ [البقرة: ٤٥]

مبرکرے اور نماز پڑھ کراللہ سے مدد ما تگو۔

حضرت ابن عباس رضی الله عنه سے مرفوعا مروی ہے کہ نبی اکرم صلی الله علیه وسلم نے فرمایا : جس پر رنج و غم کی کثرت ہو' اسے کثرت سے «لاَ حَوْلَ وَلاَ قُوَّةَ إِلاَّ بِاللهِ» پڑھنا چاہئے۔ محیمین سے فابت ہے کہ یہ کلمات جنت کے فزانوں میں سے ایک فزانہ ہیں۔

، میں میں اور میں نہ کورہ طریقتہ علاج پندرہ قسموں پر مشتمل ہے۔ اگر ان سے رنج و غم زائل نہ ہو سکے تو مطلب میں اور اس کے اسباب منتکم ہو گئے ہیں اور اس کے اسباب منتکم ہو گئے ہیں اور اب مکمل استفراغ کی مطلب میں ہے۔ یہ بیاریاں جڑ پکڑ چکی ہیں اور اس کے اسباب منتکم ہو گئے ہیں اور اب مکمل استفراغ کی

ضرورت ہے۔ وہ پندرہ قشمیں سے ہیں: ا- توحید ربوبیت پر ایمان کامل رکھنا۔

۴ ـ توحيد الوهبيت بر ايمان كامل ركهنا ـ

س- توحید علمی بریقین کامل رکھنا**۔** 

م ۔ اللہ تعالیٰ کو اس سے پاک جانتا کہ وہ کسی بندے پر ظلم کرنا اور بندے کا بغیر سبب کے موا**خذہ** کرتا

<u>-</u>

۵-بنده کا اعتراف ظلم و خطا–

۷- الله تعالیٰ کی محبوب ترین چیز کے ذریعہ اس تک پنچنا اور بیہ درجہ اس کے اساء و صفات کو حاصل ہے اور ان اساء و صفات کے معانیٰ کے بهترین جامع ہیہ دونوں نام ہیں :"الحی القیوم"-

2 - صرف خدائے واحدے استعانت جاہا۔

۸-ذات ربوبیت سے بندے کی آس اور امید کا اقرار۔

9 - الله تعالیٰ پر توکل کامل اور ہر کام اس کے سپرد کرنا اور اس کے لئے اعتراف کہ بندہ کی پیشانی اس کے ہاتھ میں ہے ' ہاتھ میں ہے 'جس طرح چاہتا ہے اسے پھیر تا ہے' اس کا تھم بندہ کے حق میں جاری ہے اور اس کا فیصلہ عادلانہ ہے۔

۱۰- باغ قرآن سے اس کا قلب عمیم انگیزیاں حاصل کرے جو اس کے قلب کے لئے موسم بمارال بن

جائے گا'جس کے باعث وہ شبهات و شہوات کے ظلمات میں روشنی لے کرچل سکے 'اور جس کی وجہ سے ہر فوت شدہ چیز پر مبروسکون اور تسلی حاصل کرے۔ ہر مصیبت کو برداشت کر سکے اور دل کے روگ دور کر سکے جو اس کے حزن و ملال کو دور کردے اور صدمہ وغم و الم سے شفایاب ہو سکے۔

الله تعالی کی جناب میں استعفار و انابت اور رجوع کرے۔

۱۷ - خدائے بزرگ و برتر کی جناب میں توبہ کرے۔

۱۳- خدا کے راہتے میں جہاد کرے۔

۱۳ - نماز کوبھید ذوق و شوق و اہتمام سے ادا کرے۔

10 - لاحول ولا قوق کے سمارے براء ت اور تمام آلام و ہموم کے بارے میں اللہ تعالیٰ کی طرف معاملات کی سپردگی کردے۔

#### فصل (۸۷)

### نی کریم صلی الله علیہ وسلم کابے خوابی اور گھبراہث کے علاج کا طریقہ

جامع ترندی میں حضرت بریدہ سے مردی ہے کہ حضرت خالد رضی اللہ عنہ نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں یہ شکایت عرض کی کہ اے اللہ کے رسول! میں گھبراہٹ کے باعث رات کو سو نہیں پا آ۔ آپ صلی اللہ علیہ ولم نے فرمایا کہ جب بستر پر جاؤ تو یہ دعا پڑھ لیا کرد:

اس کتاب میں حضرت عمرو بن شعیب سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم گھراہث کے موقع پر بیہ دعا سکھلایا کرتے تھے :

«أَعُوذُ بِكَلِمَاتِ اللهِ التَّآمَاتِ مِنْ غَضَبِهِ وَشَرَ عِبَادِهِ، وَمِنْ هَمَزَاتِ اللهِ التَّآمَاتِ مِنْ غَضَبِهِ وَشَرَ عِبَادِهِ، وَمِنْ هَمَزَاتِ اللهَّيَاطِيْنِ، وَأَعُوذُ بِكَ رَبِّ أَنْ يَحْضُرُوْنِ»

اللہ کے بوَرے کلمات کے ذریعہ میں پناہ چاہتا ہوں 'اس کے غضب سے 'بندول کے شرسے' شیطانوں کے وسوسے سے 'اور اس بات سے کہ میرے پاس وہ آئیں۔

روای کہتے ہیں کہ حضرت عبداللہ بن عمرو اپنے باشعور بچوں کو بیہ دعا سکھلایا کرتے تھے اور جو چھوٹے تھے'اے لکھ کران کے مگلے میں لٹکا دیا کرتے تھے۔ حفرت عمرو بن شعیب سے مرفوعا مروی ہے کہ رسول اللہ صلی الله علیہ وسلم نے فرمایا: "جب تم آگ لکی ہوئی دیکھو تو تکبیر کمو کیونکہ تحبیر (الله اکبر) آگ کو بجھادے گی"۔

چونکہ آگ کا سبب شیطان ہو تا ہے اور وہ اس سے پیدا ہوا ہے اور اس سے اس کا خمیرہ' اس کے آگ سے شیطان کو مدد ملتی ہے' اور آگ فطر تا بلندی اور فساد پبندی پر بنی ہے۔ یہ دونوں عاد تیں شیطانی صفات میں سے ہیں۔ وہ انہی کی طرف دعوت دیتا ہے اور اس کے سبب انسان ہلاکت میں پر آ ہے۔

آگ کے شعلے اور شیطان دونوں ہی دنیا میں فساد اور تعلی کے طالب ہیں۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ کی کبریائی کے سامنے کوئی چیز نہیں ٹھسر سکتی الذاجب مسلمان "اللہ اکبر" کتا ہے تو تحبیر کا اثر آگ کو بچھا دیتا ہے جو آگ کا اصل مادہ ہے۔ ہم نے اور ہمارے دوستوں نے بار بار اس کا تجربہ کیا اور ایسا ہی یا یا۔

#### فصل (۸۸)

# نی کریم صلی الله علیہ وسلم کا حفظان صحت کے سلسلہ میں اسوہ حسنہ

الله تعالی کا ارشاد ہے:

﴿ وَكُلُواْ وَاَشْرَبُواْ وَلَا نُسْرِفُواْ ﴾ [الأعراف: ٣١]

کھاؤ اور پیواور اسراف نہ کرو۔

اس آیت کریمہ میں اللہ تعالی نے اپنے بندوں کی رہنمائی فرمائی کہ بدن میں تحلیل ہونے والے اجزاء کے مطابق کھانا اور پانی داخل کرنا چاہئے تاکہ اس سے بدن کی کمیت اور کیفیت میں فاکدہ مند صد تک استفادہ ہو 'کین جب یہ مقدار بردھ جائے گی تو یہ اسراف میں داخل ہوگ۔ اس کئے دونوں باتیں صحت کے لئے مصراور مرض کی ذمہ دار ہیں۔ یعنی خوردونوش بند کر دینایا اس میں اسراف سے کام لیئا۔ پس اللہ تعالیٰ کے ان دو کلمات طیب میں حفظان صحت کی تمام باتیں مکمل طور پر پائی جاتی ہیں اور چونکہ صحت و سلامتی بندہ پر اللہ تعالیٰ کی سب سے بردی نعمتوں اور بے پایاں عطیات میں سے ہے بلکہ چونکہ صحت و سلامتی بندہ پر اللہ تعالیٰ کی سب سے بردی نعمتوں اور بے پایاں عطیات میں سے ہے بلکہ

چو تلہ سخت و سلا سمی بندہ پر اللہ تعالی می سب سے بری سموں اور بے پایاں عظیات یں سے ہے جسمت مطلقاً سب سے بری نعمت ہے اس لئے جسے توفیق ملے اس کی حفاظت و قدر کرنی چاہئے۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے کہ: "وو نعمتیں ایسی ہیں جو بہت سارے لوگوں کے حق میں قابل رشک ہیں۔ ایک صحت 'ووسرے فارغ البالی''۔ امام ترفدی نے مرفوعا روایت کیا ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا "جو صبح اس حالت میں کرے کہ اس کا جسم بعافیت ہو اور گھر بحفاظت ہو' اور اس کے پاس اس دن کی روزی موجود ہو تو گویا اسے ساری دنیا دے دی گئی ہے''۔

اور ترفذی ہی میں مرفوعا فد کور ہے کہ : " قیامت کے دن انعامات میں سے اللہ تعالیٰ سب سے پہلے بندہ سے پوچھے گاکہ کیا ہم نے تحقیے جسمانی صحت نہیں دی تھی اور تحقیے مصنڈے پانی سے سیراب نہیں کیا تھا"۔

اس وجه سے اسلاف میں سے بعض نے آیت کریم دُمَّ لَنُسْئَلُنَّ يَوْمَبِدْ عَنِ ٱلنَّعِيمِ بِحرالبت ضرور

تم سے انعامات اللی کے متعلق پوچھا جائے گا۔ (ا تکاثر: ۸) میں نعمت کی تفییر صحت سے کی ہے۔
امام احمد نے مرفوعا بیان کیا ہے کہ "اللہ سے بقین اور عافیت طلب کو "کونکہ بقین کے بعد عافیت سے بمتر کوئی چیز نہیں "۔ اس میں آپ نے دنیا اور آخرت کی عافیت جمع فرما دی ہے اور امرواقعہ بھی کبی ہے کہ دارین میں بندے کے حالات بقین اور عافیت کے بغیر اصلاح پزیر نہیں ہو کتے" چنانچہ بقین سے آخرت کی مزائمیں دور ہوتی ہیں اور عافیت سے قلب و جمم امراض دنیا سے نجات پاتے ہیں۔
سنن نسائی میں مرفوعا نہ کور ہے کہ: "اللہ تعالی سے عافیت اور معانی طلب کرو کیونکہ کسی کو یقین کے بعد عافیت سے بہتر کوئی چیز نہیں دی گئی ہے"۔

دعا میں جو تنین الفاظ نذکور ہیں' ان میں عنو کے ذریعہ گذری ہوئی برائیوں کا ازالہ ہو جائے گا اور عافیت کے ذریعہ موجودہ برائیوں کا اور معافات کے ذریعہ آئندہ برائیوں کا۔

#### نصل (۸۹)

## نبى كريم صلى الله عليه وسلم كالحانے پينے ميں اسوہ حسنہ

خورد و نوش میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی عادت طبیب سید نہ تھی کہ ایک ہی قتم کی غذاؤں پر قائم رہنے۔ ان کے علاوہ دو سری استعمال نہ فرماتے کیونکہ سید طریقہ صحت کے لئے بہت نقصان دہ ہے خواہ وہ کتنی ہی اچھی کیوں نہ ہوں۔ بلکہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم اہل وطن کی عادت و معمول کے مطابق تناول فرماتے تھے۔

حضرت انس رصنی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے بھی بھی کھانے میں عیب ضمیں نکالا 'جی چاہا تو تناول فرمالیا ورنہ چھوڑ دیا۔ اور جب طبیعت راغب نہ ہو تو کھانا نہ کھایا جائے اور زبردتی پیٹ میں بھرنے کی کوشش نہ کی جائے۔ حفظان صحت کے معاملہ میں یہ ایک مرکزی اصول ہے۔ کیونکہ خواہش کے برعکس کھانا کھانے سے نفع کم اور نقصان زیادہ ہوگا۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم گوشت ببند فرماتے تھے۔ دست کا حصہ اور اسکلے جھے کا گوشت زیادہ مرغوب تھا' کیونکہ یہ ہلکا اور زود ہضم ہو آ ہے۔ نیز آپ میٹھی چیز اور شمد ببند کرتے تھے۔ یہ تینول چیزیں بعنی محوشت ' حلوا' اور شمد بدن ' جگراور اعضاء ریسہ کے لئے غیر معمولی مفید ہیں۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم علاقے کے تازہ پھل بھی استعال فرماتے اور ان سے پر ہیزنہ کرتے۔ یہ طریقہ بھی اصول غذائیت کے مطابق ہے 'کیونکہ اللہ تعالیٰ نے ہر جگہ' ہر علاقہ میں ایسے ایسے پھل پیدا فرمائے ہیں جو وہاں کے لوگوں کے لئے فائدہ مند ہوں اور ان کی صحت و عافیت میں اضافہ کا سبب بنیں۔ عام طور سے دیکھا جاتا ہے کہ جو فخص علاقائی پھلوں اور غذاؤں سے پر ہیز کرتا ہے وہ جسمانی طور پر بیار اور کمزور رہتا ہے۔

کھانے پینے کے آداب:

صیح روایت میں آپ صلی الله علیہ وسلم سے مروی ہے کہ آپ نے فرمایا: " میں فیک لگا کر نہیں

کھا تا 'بلکہ اس طرح بیٹھتا ہوں کہ جیسے بندہ بیٹھتا ہے اور اس طرح کھا تا ہوں جس طرح بندہ کھا تا ہے"۔

اس کی تشریح میں چار زانو بیٹھنا' ٹیک لگانا اور پہلو کے بل بیٹھنا بھی شامل ہے' اور تینوں طرح کی شیک مضر صحت ہے۔ آپ تین انگلیوں سے کھانا تناول فرماتے تھے اور یہ صورت سب سے زیادہ فاکدہ بخش ہے۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم شد میں ٹھنڈا پانی ملا کر پینے تھے' اور یہ بھی ٹابت ہے کہ آپ نے کھڑے ہو کر پینے والے کو قے کھڑے ہو کرپانی پینے سے منع فرمایا ہے۔ اور یہ بھی ٹابت ہے کہ آپ نے کھڑے ہو کرپانی نوش فرمایا ہے۔ کہ ضرورت کے وقت آپ نے کھڑے ہو کرپانی نوش فرمایا ہے۔ نیز آپ پانی پینے کے دوران تین مرتبہ سانس لیتے تھے'اور فرماتے تھے کہ اس سے سیرانی ہوتی ہے اور پانی خوشگوار ہو جا تا ہے۔ اس سے شفایا ہی بھی عاصل ہوتی ہے۔ خوشگوار ہو جا تا ہے۔ اس سے شفایا ہی بھی عاصل ہوتی ہے۔

جامع ترفدی میں نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم سے مروی ہے کہ آپ نے فرمایا: "اونٹ کی طرح ایک ہی سانس میں پانی مت ہو بلکہ دویا تین دفعہ کرکے ہو اور جب ہو تو بسم اللہ کمو اور جب پینے سے فارغ ہو جاؤ تو الحمد للہ کمو"۔

### برتنول كودها نكنے كى بدايت:

صیح مسلم میں فدکور ہے کہ آپ نے فرمایا "برتنوں کو ڈھانک دو پینے کے برتنوں کا منہ بند کردو "کیوں کہ سال میں ایک ایس بھی شب آتی ہے جب وہاء نازل ہوتی ہے اور وہ کسی ایسے برتن کے پاس سے گذرتی ہے جس پر ڈھکنا نہ ہویا پانی کے برتن کے پاس سے گذرتی ہے جو کھلا ہوا ہو تو یہ وہاء اس میں گر بڑتی ہے"۔

اس مدیث کے ایک راوی لیٹ بن سعد کابیان ہے کہ عجمی لوگ ہمارے یہاں سال میں ایک بار کانون الاول (دسمبر) کے ماہ میں ایک شب کو احتیاط کرتے ہیں۔ برتن کو ڈھانگئے سے متعلق ایک روایت صحیح میں منقول ہے کہ آپ نے برتن ڈھانگ دینے کا حکم دیا اگرچہ ایک لکڑی کا تختہ ہی رکھ دیا جائے۔ برتن کو ڈھانگئے یا منہ بند کرتے ہوئے اللہ کا ذکر کرنے کا بھی حکم ہے نیز آپ نے کھڑے ہو کر منہ لگا کر بین کو ڈھانگئے یا منہ بند کرتے ہوئے اللہ کا ذکر کرنے کا بھی حکم ہے نیز آپ نے کھڑے ہو کر منہ لگا کر بینے برتن میں سانس لینے اور اس میں پھو تکنے سے منع فرمایا ہے 'اور پیالہ کے سوراخ سے بھی پینے کی ممانعت ہے۔

### فصل (۹۰) نبی کریم صلی الله علیه وسلم کاخوشبو کے استعمال میں اسوہ حسنہ

بی کریم صلی اللہ علیہ وسلم خوشبو پند فرماتے تھے اور اسے مطنے پر واپس نہیں لوٹاتے تھے۔ آپ فرماتے تھے کہ "جسے ریحان پیش کیا جائے وہ اسے واپس نہ کرے کیونکہ اس کی خوشبو اچھی اور اٹھانے

میں سبک ہے"۔ ابوداؤد اور نسائی میں بجائے ریحان کے طبیب "خوشبو" کے الفاظ نہ کور ہیں۔

مند بزار میں آپ سے مردی ہے کہ: "بے شک اللہ تعالی پاکیزہ ہے اور پاکیزہ چیزوں کو پہند فرما آبا ہے اور صاف ستھرا ہے اور صاف ستھری چیزوں کو پہند فرما آبا ہے۔ کریم ہے اور کرم کو پہند فرما آبا ہے۔ تنی ہے اور جود و سخاوت کو پہند فرما آبا ہے۔ للذا اپنے محنوں اور گھروں کو صاف ستھرا رکھو یہود جیسے نہ بنوجو کوڑا کرکٹ گھروں میں جمع رکھتے ہیں"۔

خوشبو میں الی خاصیت ہے کہ اسے فرشتے پند کرتے ہیں اور شیاطین اس سے نفرت کرتے ہیں۔ اسی لئے پاکیزہ روحیں بھی خوشبو کو پسند کرتی ہیں اور خبیث روحیں بدیو کو پسند کرتی ہیں۔ ہر روح کو اپنی مناسب چیز کی طرف رغبت ہوتی ہے۔اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے :

﴿ ٱلْخَيِيثَاتُ لِلْجَيِيثِينَ وَٱلْخَبِيثُونَ لِلْخَبِيثَاتِ وَٱلطَّيِّبَاتُ لِلطَّيِّبِينَ وَٱلطَّيِّبُونَ لِلطَّيِّبَاتِ ﴾

بلید اور گندی عورتیں بلید اور گندے مردول کے لئے ہیں۔ بلید مرد پلید عورتول کے لئے ہیں۔ پاکیزہ عورتیں پاکیزہ مردول کے لئے ہیں'اور پاکیزہ مرد پاکیزہ عورتول کے لئے ہیں۔

اس آیت کریمہ میں اگرچہ تذکرہ مردوں اور عور توں کا ہے لیکن میہ اصول تمام اعمال و اقوال 'کھانے پینے 'پیننے ' اوڑھنے اور سو کلھنے کی چیزوں پر مشمل ہے۔ خواہ لفظ کو عام مان لیا جائے یا معنی میں وسعت دے دی جائے۔

#### قصل (۹۱)

## نبي كريم صلى الله عليه وسلم كا فيصلون اوراحكام مين اسوه حسنه

اس باب میں ہم عام قوانین کا ذکر نہیں کریں گے اگر چہ آپ کے مخصوص فیصلے بھی عام قانون ہی کی حیثیت رکھتے ہیں تاہم یماں صرف وہ جزوی احکام بیان کئے جائیں گے جن کے ذریعہ آپ نے لوگوں کے درمیان فیصلے فرمائے ہیں اور اس کے ضمن میں کچھ اصولی احکام و تضایا کا بھی ذکر کریں گے۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے تہمت لگانے والے کو قید کی سزا دی ہے۔ حضرت عمرو بن شعیب نے اپنے والد اور دادا کے واسطے سے روایت کی ہے کہ ''ایک آدمی نے جان بوجھ کراپنے غلام کو قتل کردیا تو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اسے سو کو ڑے لگوائے 'سال بھر کے لئے جلا وطن کردیا 'مزید تھم دیا کہ ایک غلام آزاد کرے لیکن قصاص نہیں لیا"۔

امام احمد نے حفزت سمرہ سے مرفوعا روایت کیا ہے کہ "جو اپنے غلام کو قتل کر تا ہے ہم اسے قتل کی سزا دیتے ہیں"۔ اگریہ حدیث محفوظ مان کی جائے تو یہ کہا جائے گا کہ امام بطور تعزیر بوقت مصلحت ایسا کر سکتا ہے۔

ایک مخص کو آپ نے بیہ تھم فرمایا کہ وہ اپنے قرضدار کو پکڑے رہے جیسا کہ ابو داؤد نے ذکر کیا ہے۔

ابو عبید نے روایت کیا ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے قاتل کے قتل کا اور باندھنے والے کو باندھنے کا تھم فرمایا 'لینی اسے موت تک روکے رکھے۔

محدث عبدالرزاق نے مصنف میں حصرت علی رضی اللہ عنہ سے نقل کیا ہے کہ بخیل کو تاحیات قید رکھا جائے گا۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے قبیلہ عرینہ والوں کو قصاص میں میہ سزا دی کہ ان کے ہاتھ پیر کاٹ دیئے اور آنکھوں میں سلائی ڈالی' کیوں کہ انہوں نے چرواہے کے ساتھ ایسا ہی سلوک کیا تھا۔ پھر انہیں چھوڑ دیا گیا اور وہ بھوک بیاس سے مرگئے۔ مسیح مسلم میں ذکور ہے کہ ایک فخص نے دو سرے پر دعوی کیا کہ اس نے اس کے بھائی کو قتل کیا ہے 'چنانچہ مدعی علیہ نے اقبال جرم کرلیا' تو آپ نے فرمایا کہ قاتل کو گر فقار کرلو۔ جب لوگ اس کو پکڑ کر اس نے اس کو قتل کر دیا تو وہ بھی اسی کی طرح ہو جائے گا۔ چنانچہ اس مخفص نے واپس آکر عرض کیا کہ میں نے آپ کے حکم بی سے گر فقار کیا ہے' تو آپ نے فرمایا' کیا تم سے نہیں چاہتے کہ وہ تمہارے اور تمہارے ساتھی کے گناہوں کا ذمہ دار ہو؟ اس نے کہا 'کیوں نہیں؟ پھر اسے جھوڑ دیا۔

ندکورہ حدیث میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا فرمان "وہ بھی اسی طرح ہو جائے گا"اس کی تشریح وہ طرح سے کی گئی ہے۔ ایک یہ کہ جب قاتل سے قصاص لے لیا جائے گا" تو اس کے سارے گناہ معاف ہو جائیں گے اور اس طرح قاتل اور قصاص لینے والا ایک طرح کے ہو جائیں گے۔ اس کا مطلب یہ نمیں کہ قصاص لینے والا قتل ہونے سے قبل قاتل کی طرح گناہ گار ہو جائے گا۔ آپ کا ارشاد یوں تھا "اگر قتل کرے تو اس جیسا ہوگا" اس سے قتل ہو جانے کے بعد کی مماثلت لازم آتی ہے۔ اس طرح صدیث میں کوئی اشکال باتی نمیں رہتا۔ اس میں اس کی طرف اشارہ ہے کہ صاحب حق کو عفو و در گذر سے کام لیتا جائے۔

ایک قول سے ہے کہ اگر اس نے قل کا ارادہ کئے بغیر قتل کر دیا تو ایسی صورت میں بھی زیادتی میں ودنوں کیساں ہول گے۔ دونوں کیساں ہوں گے۔ قاتل تو اپنے جرم کے سبب زیادتی کا مرتکب ہوگا اور انتقام لینے والا اس لئے زیادتی کا مرتکب ہوگا کہ اس نے جان بوجھ کر قتل نہ کرنے والے کو قتل کر دیا۔

اس تشریح پر امام احمد کی وہ حدیث دلالت کرتی ہے' جے حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے انہوں نے مرفوعا روایت کیا ہے۔ اس میں وارد ہے کہ "یا رسول اللہ! میں نے اس کو قتل کرنے کا ارادہ نہیں کیا تھا۔ اس پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ولی سے فرمایا کہ : اگر وہ سچا ہے اور پھرتم نے اسے قتل کر ویا تو تم جہنم میں واغل ہو گے۔ یہ سن کرولی نے قاتل کو چھوڑ دیا"۔

ا کیک بہودی نے ایک پڑوی عورت کا سردو پھروں کے درمیان رکھ کر قبل کر ڈالا تھا۔ تو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے تھم دیا کہ اس کا سربھی اس طرح تو ڑا جائے۔

اس سے مندرجہ ذیل چزیں ثابت ہوتی ہیں:

عورت کے بدلہ میں مرد کو قتل کیا جائے۔

مجرم کے ساتھ وہی سلوک کیا جائے جس میں وہ ماخوذ ہے۔

قل کی سزا میں ولی کی اجازت کی ضرورت نہیں کوئکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اسے مقتول کے اولیاء کے حوالے نہیں کیا نہ ان سے یہ فرمایا کہ اگر چاہو تو اسے قل کر دو' چاہو تو معاف کر دو' بلکہ اسے قتل کر دو' جاہو تو معاف کر دو' بلکہ اسے قتل کر وایا۔ امام مالک کا یمی مسلک ہے اور شخ الاسلام ابن تیمیہ نے بھی اسی کو اختیار کیا ہے۔ اگر کوئی کے کہ آپ نے اس طرح سے قصاص عمد فتلی کی وجہ سے کیا تھا' تو یہ بات صحیح نہیں' کیول کہ عمد فتلی کرنے والے کا سرچھرسے کیلا نہیں جاتا بلکہ اس کا سرتلوارسے قلم کیا جاتا ہے۔ کیول کہ عمد فتلی کرنے والے کا سرچھرسے کیلا نہیں جاتا بلکہ اس کا سرتلوارسے قلم کیا جاتا ہے۔ ایک عورت نے دو سری عورت پر سٹک باری کی نتیجتا وہ ہلاک ہوگئ' اور اس کا بچہ جو ابھی بیٹ میں نقا' وہ بھی مرگیا۔ اس مقدمہ میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے بچہ کے لئے تاوان کا حکم دیا' اور مقتولہ کی دیت قاتلہ کے عصبہ سے دلوائی۔

صیح بخاری میں ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک عورت کے پیٹ میں بچہ کے قتل کے بدلہ میں ایک غلام یا ایک باندی کا فیصلہ فرمایا۔ پھرجس عورت کے خلاف آپ نے فیصلہ فرمایا تھا' وہ وفات پاگٹی' تو آپ نے فرمایا کہ اس کی میراث اس کے لڑکوں اور شوہر کو ملے گی اور دیت کی اوائیگی عصبہ پر ہوگ۔

اس فیصلہ سے معلوم ہو تا ہے کہ قتل شبہ عمر میں قصاص نہیں ہے' اور عصبہ کے ذمہ دیت یا تاوان کی ادائیگی ہوگی' اور قاتلہ کے شوہراور اولاد کے ذمہ دیت کی ادائیگی نہیں ہوگی۔

اسی طرح رسول الله صلی الله علیه وسلم نے اس مخص کے قتل کردینے کا فیصله فرمایا جس نے اپنی سوتیلی ماں سے نکاح کیا تھا' اور اس کے مال و متاع کو چھین لینے کا حکم دیا۔ امام احمد کا بھی ذہب ہے اور بسی صحیح ہے' کیکن ائمہ ہلان کا ندہب یہ ہے کہ ایسے مخص پر زانی کی حد جاری کی جائے گ' کیکن رسول الله صلی الله علیه وسلم کا فیصلہ زیادہ برحق اور لائق اتباع ہے۔

تحیحین میں حضرت ابو ہریرہ سے روایت ہے کہ " اگر بغیراجازت کوئی تنہیں جھانکے اورتم اس کی آگھ پھوڑ ڈالو تو تم پر کوئی الزام نہیں " دوسری روایت میں ہے کہ " کوئی کسی کے گھر میں جھانکے اور وہ اس کی آنکھ پھوڑ ڈالے تو اس پر نہ دیت ہے نہ قصاص " یہ بغیراجازت گھر میں جھانکنے والے کے سلسلہ میں نمی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا فیصلہ ہے۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ ایک ایس لونڈی کے قتل کردیئے جانے پر جو آپ کو

گالیاں دیتی تھی' اس کا خون رائیگال فرمایا۔ اس طرح یہودیوں کی جماعت کو ان کے گالیاں دینے اور ایذا رسائی کی وجہ سے آپ نے قتل کر دینے کا تھم صادر فرمایا۔

حضرت ابو بکررضی اللہ عنہ نے ابو برزہ سے سب و شتم کرنے والے کو قتل کرنے کا ارادہ کرنے پر فرمایا " رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد کسی کو اس کا حق حاصل نہیں "۔ اس موضوع سے متعلق دس سے زیادہ صبح اور حسن اور مشہور حدیثیں مردی ہیں۔

حضرت مجاہد نے حضرت ابن عباس سے نقل کیا ہے کہ: جو مسلمان اللہ کویا انبیاء میں سے سمی
ایک کو سب و شم کرتا ہے تو وہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی تکذیب کر رہا ہے 'یہ ارتداد ہے۔ اس
سے توبہ کرائی جائے 'اگر وہ رجوع کرے تو خیر' ورنہ اسے قتل کر دیا جائے۔ صحیحین میں فہ کور ہے کہ آپ
نے زہر دینے والے کو معاف کر دیا تھا۔ یہ بھی ثابت ہے کہ یہودیوں میں سے جس نے آپ پر سحرکیا'
اسے آپ نے قتل نہیں کیا۔ اور حضرت عمر' حضرت حفعہ اور حضرت جندب رضی اللہ عنہم سے جادو گرکا
قتل ثابت ہے۔

اسیران جنگ کے بارے میں آپ نے بعض لوگوں کے قتل کا تھم صادر فرمایا 'اور بعض کو فدیہ لے کر چھوڑ دیا 'اور بعض کو احسان کرتے ہوئے دیسے ہی رہا کر دیا۔ اور بعض کو غلام بنا لیا 'لیکن یہ بھی ثابت ہے کہ آپ نے بھی کسی بالغ شخص کو غلام نہیں بنایا اور یہ احکام منسوخ نہیں ہوئے ہیں 'حسب مصلحت امام المسلمین کو اس میں اختیار ہے۔

یمود کے ساتھ آپ کے متعدد قضایا اور فیصلے وابستہ ہیں۔ پہلے پہل آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے یمود میں مینہ سے معاہدہ صلح و امن فرمایا' بعد میں بنی تینقاع سے جنگ فرمائی۔ آپ کامیاب ہوئے' اور از راہ احسان چھوڑ دیا۔ پھر بنو نضیر نے آپ سے (ظاف عمد) جنگ کی۔ آپ فتح یاب ہوئے اور انہیں جلاوطن فرما دیا۔ پھر عرصہ بعد بنو قرین ہے آپ سے جنگ کی' آپ کو فتح نصیب ہوئی' آپ نے ان کے قتل کا تحکم صادر فرمایا۔ پھر خیبر کے بمود نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے جنگ کی' آپ ان پر غالب ہوئے۔ آپ نے انہیں ارض خیبر میں بود و باش کی اجازت دے دی اور بعض کو قتل کی مزادی۔

#### فصل (۹۲)

نى كريم صلى الله صلى الله عليه وسلم كا تقسيم غنائم سے متعلق فيصله اور طريقه

نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے شمسوار کو تین جھے اور پیدل کو ایک حصہ دینے کا فیصلہ فرمایا' اور مقتول کا سارا ساز و سامان قاتل کو دینے کا تھم دیا۔

حضرت ملحہ اور حضرت سعید بن زید غزوہ بدر میں شریک نہیں ہو سکے تھے'لیکن آپ نے ان دونوں کا بھی حصہ لگایا۔ انہوں نے عرض کیا ' ہمیں اجر و ثواب بھی ملے گا؟ تو آپ نے فرمایا ہاں تمہیں اجر و ثواب بھی ملے گا۔

حضرت عثمان رمنی اللہ عند اپنی المیہ حضرت رقید رمنی اللہ عنها جو کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی صاحبزادی تغییں' ان کی بیمارداری کی وجہ سے غزوہ بدر میں شریک نہ ہو سکے تھے' کین بایں ہمہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم میرا اللہ صلی اللہ علیہ وسلم میرا اللہ صلی اللہ علیہ وسلم میرا اجر؟ تو آپ نے فرمایا کہ عمیں اجر و ثواب بھی ملے گا' اور آپ کے اس طرح کے عمل پر سارے علماء کا انقاق ہے۔

ابن صبیب فرماتے ہیں کہ: اس طرح کی تقیم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ مخصوص محص۔ علاء کرام کا اس بات پر اتفاق ہے کہ جنگ میں غیر حاضر رہنے والے کا حصد نہیں لگایا جائے گا۔ میں کمتا ہوں کہ: امام احمد اور امام مالک اور حقد مین اور متاخرین کی ایک جماعت کا قول ہے کہ جب امام المسلمین فوجی مصلحت کی خاطر کمی فخص کو میدان جنگ کے علاوہ کمی دو سری جگہ جمیج دے تو اس کا مجمی حصد لگایا جائے گا۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے مقتول ہے حاصل شدہ ساز و سامان پر خمس نہیں لگایا' بلکہ اسے اصل مال غنیمت قرار دیا ہے اور ایک فخص کی شمادت کی بنیاد پر اس کا فیصلہ فرما دیا ہے۔

#### فصل (۹۳)

# نبى كريم صلى الله عليه وسلم كامدايا وتنحائف قبول كرنے كا طريقته

صحابہ کرام رضی اللہ عنم آپ کی خدمت میں ہدایا و تحالف پیش کیا کرتے تھے اور آپ قبول فرما لیتے تھے۔ بادشاہوں کی طرف سے آپ کی خدمت میں ہدایا اور تحالف آتے تھے۔ آپ ان کے ہدایا قبول فرمالیا کرتے تھے اور اس کو اپنے اصحاب کے مابین تقسیم کردیتے تھے۔ ایک دفعہ ابوسفیان نے بھی آپ کی خدمت میں ہدیہ چیش کیا اور آپ نے اسے قبول فرمالیا۔

ابو عبید نے ذکر کیا ہے کہ عامر بن مالک نے آپ کی خدمت میں ہدیہ بھیجا لیکن آپ نے اسے واپس کر دیا اور فرمایا: ہم کسی مشرک کا ہدیہ قبول نہیں کرتے۔ ابو عبید کہتے ہیں کہ حالت شرک میں ابو سفیان کا ہدیہ آپ نے اس لئے قبول فرمایا تھا کہ اس زمانہ میں آپ کے اور اہل مکہ کے مابین معاہدہ و مصالحت تھی۔

اسی طرح مقوقس (حاکم مصر) کا ہدیہ بھی قبول فرمالیا تھا کیونکہ اس نے آپ کے قاصد حضرت حاطب کا بدا اکرام کیا تھا اور آپ کی نبوت کا اقرار کیا تھا اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو اپنے قبول اسلام سے مایوس نہیں کیا تھا۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے کسی برسر پیکار مشرک کا ہدیہ بھی اور کسی زمانہ میں قبول نہیں فرمایا۔

امام تحنون كا قول ہے كہ: أكر روى حاكم امام المسلمين كو بديہ و تحفہ پيش كرے تواسے قبول كر لينے ميں كوئى حرج نہيں ہے۔ يہ ذاتى بديہ تصور كيا جائے گا۔ امام اوزائى فرماتے ہيں كہ اس ہديہ ميں سارے مسلمانوں كاحق ہوگا'اور بيت المال سے اس كے عوض ميں ہديہ ديا جائے گا۔ امام احمد كا قول ہے كہ اس كا تحكم مال غنيمت كا ہے۔

#### فصل (۹۴)

# نبی کریم صلی الله علیہ وسلم کا اموال و املاک کے تقسیم کا طریقہ

اموال کی تین قسمیں ہیں:

مال زكاة و صدقات \_

مال غنيمت۔

مال فئی (بغیر الزائی کے دشمنوں سے حاصل کردہ مال)۔

اموال زکاۃ اور غنیمت اور ان کے تقتیم کے طریقہ کار کا ذکر پہلے ہو چکا ہے' اور جیسا کہ پہلے واضح کرچکے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے زکاۃ کے آٹھوں منفوں کو دینے کا الترام نہیں فرمایا ہے بلکہ بسااو قات ایسابھی ہوا ہے کہ ایک ہی صنف کو آپ نے دے دیا ہے۔

جمال تک مال فئی کا تعلق ہے تو آپ نے غزوہ حنین کے دن اس میں سے مولفتہ القلوب کو دیا اور الفسار کو کچھ نمیں دیا جس پر وہ لوگ قدرے ناراض ہوئے تو آپ نے ارشاد فرمایا : "کیا تمہیں بید پند نمیں کہ لوگ بکریاں اور اونٹ لے کرواپس جائیں اور تم لوگ اپنے خیموں میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو لے کر جاؤ ۔ بخدا تم جس چیز کو لے کر لوٹو سے وہ ان کی چیزوں سے کہیں بمتر ہے"۔ حصرت علی منی اللہ عنہ نے بین سے آپ کی خدمت میں بچھ سونا بھیجا تو اسے آپ نے چار افراد کے درمیان تمسیم فرما دیا۔

سنن میں ندکورہ کہ رشتہ داروں کا حصہ بنی مطلب اور بنی ہاشم کو دیا۔ بنی نو فل اور بنی عبد سٹس کو چھوڑ دیا اور فرمایا کہ ہم اور بنی مطلب دور جاہلیت یا عمد اسلام میں بھی الگ نہیں ہوئے ہم دونوں ایک ہیں اور اپنے دست مبارک کی انگلیوں کو ایک ساتھ ملالیا۔ اور آپ نے ان کے اغذیاء و فقراء کے ماہین ہیں اور اپنے دست مبارک کی انگلیوں کو ایک ساتھ ملالیا۔ اور آپ نے ان کے اغذیاء و فقراء کے ماہین برابر تقسیم نہیں کیا' اور نہ ہی تقسیم میراث کی طرح مرد کو عورت کا دوگنا دیا' بلکہ آپ نے حسب مصلحت برابر تقسیم نمیں کیا' اور نہ ہی تقسیم میراث کی طرح مرد کو عورت کا دوگنا دیا' بلکہ آپ نے دسب مصلحت اور لوگوں کی ضروریات کو مد نظر رکھ کرعطا فرمایا۔ چنانچہ آپ نے اس مال سے غیرشادی شدہ کو دیا آل کہ وہ

شادی کرلے اور قرضدار کو دیا تاکہ اپنا قرض ادا کرلے اور فقیرں کو دیا تاکہ وہ اپنی ضروریات پوری کر لیں۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت اور اسوہ حنہ کے مطالعہ سے معلوم ہو آ ہے کہ آپ نے خمس کے مصارف وہی رکھے جو کہ زکاۃ کے مصارف ہیں' اور ان فذکورہ مصارف اور اصناف کے علاوہ کمیں اور نہیں تقسیم فرماتے تھے' آپ کے اسوہ حسنہ اور سیرت طیبہ کے مطالعہ کرنے والے اس سلسلہ میں ذرا بھی شک وشبہ نہیں رکھتے۔

علاء کرام کا اس بات میں اختلاف ہے کہ آیا مال نئی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی مکیت ہو آتھا' جس میں آپ آزادی ہے جیسے چاہتے تصرف فرماتے تھے' یا آپ کی مکیت نہیں ہو آتھا۔

اس سلسلہ میں دو قول ہیں جو کہ امام احمد وغیرہ کے ذہب میں نہ کور ہیں۔ آپ کے اسوہ و سنت سے معلوم ہو تا ہے کہ آپ اس طرح تصرف فرماتے تھے جس طرح اللہ تعالی آپ کو تھم فرما تا تھا' اور اس کی معلوم ہو تا ہے کہ آپ اس طرح تصرف فرماتے تھے 'اور اس میں اپی مشیئت اور ارادے کو دخل نہیں دیتے تھے' اس لئے کہ اللہ تعالی نے آپ کو اس کا اختیار دیا تھا کہ رسالت کے ساتھ عبدیت کو بہند کرتے ہیں یا بادشاہیت کو چنانچہ آپ نے مقام عبدیت کو اختیار فرمالیا تھا۔

ان دونوں میں فرق اس طرح ہے کہ بندگی والا رسول اپنے مالک اور مرسل کے تھم و اجازت سے تھرف کرتا ہے اور بادشاہی والے رسول کو اختیار ہوتا ہے جس کو چاہے عطا کرے جس کو چاہے محروم کردے۔ جیسا کہ اللہ تعالی نے حضرت سلیمان علیہ السلام کے متعلق جو کہ بادشاہ اور رسول دونوں تھے۔ اللہ تعالی فرما تا ہے :

﴿ هَلَاَا عَطَآؤُنَا فَأَمْنُنَ أَوْ أَمْسِكَ بِغَيْرِ حِسَابٍ﴾ [ص: ٣٩]

یہ ہمارا عطیہ ہے' آپ جے جائے عطا تیجئے اور جسے جاہئے محروم کر دیجئے 'ہم حساب نہ لیس مے۔

یعن جس کو چاہئے دیجئے اور جس کو چاہئے نہ دیجئے ہم آپ سے حساب و کتاب نہ لیں گے۔ یہ مرتبہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو بھی پیش کیا گیا تھا۔ آپ نے اسے چھوڑ کر اس سے اعلی اور بلند مرتبہ افتیار فرمالیا جس کو ہم مقام عبودیت خالصہ جانتے ہیں اور یہ فرمایا کہ : "خداکی قتم میں کسی کونہ تو دیتا موں اور نہ کسی سے روکتا ہوں۔ صرف اس کو دیتا ہوں'جس کو دینے کا تھکم ملتا ہے"۔ اس وجہ سے آپ اس مال سے اپنا اور اپنے اہل و عیال کا ایک سال کا خرج لیتے تھے 'اور باقی ماندہ سے جماد فی سبیل اللہ کے لئے فوجی ساز و سامان اور ہتھیاروں کا انتظام فرماتے تھے۔ اسی قتم کے اموال کے سلسلہ میں اختلافات بیدا ہوئے جو آج تک چل رہے ہیں۔

جمال تک اموال زکاۃ 'غنیمت' اور میراث کی تقسیم کا مسئلہ ہے تو ان کے مصارف متعین ہیں' جس میں کسی اور کی شرکت نہیں ہوتی۔ اس وجہ سے حکام کو آپ کے بعداس کی تقسیم میں وہ وشواری اور پریشانی نہیں ہیٹ آئی جو مال فئی کی تقسیم میں پیدا ہوئی' اور مال فئی میں اختلاف بی کی وجہ سے حضرت فاطمہ رضی اللہ عنها نے اپنا حصہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ترکہ سے طلب کیا تھا۔اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے کہ :

﴿ مَّاَ أَفَاَءَ اللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ، مِنْ أَهْلِ ٱلْقُرَىٰ فَلِلَهِ وَلِلرَسُولِ وَلِذِى ٱلْفُرْنِى وَٱلْمَسَدَىٰ وَٱلْمَسَدَىٰ وَٱلْمَسَدَىٰ وَٱلْبَ وَالْبَيْ وَالْبَيْ الْمَسْوَلُ فَخُدُوهُ وَمَا نَهَدُمُ عَنْهُ السَّيِيلِ كَىٰ لَا يَكُونَ دُولَةً بَيْنَ ٱلْأَغْنِيَآءِ مِنكُمْ ۚ وَمَا ءَالنَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُدُدُوهُ وَمَا نَهَدَكُمْ عَنْهُ فَأَنْنَهُواْ وَاتَّقُواْ اللَّهُ إِنَّا ٱللَّهَ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ﴾ [الحشر: ٧]

جو کچھ اللہ اپنے رسول کو (دو سری) بستیوں والوں سے بطور نئی دلوا دے سووہ اللہ ہی کا حق ہے اور رسول کا اور مسافروں کا آگہ وہ تمہارے اور رسول کا اور مسافروں کا آگہ وہ تمہارے بالداروں ہی کے قبضہ میں نہ آجائے تو رسول جو کچھ تمہیں دے دیا کریں 'وہ لے لیا کرو اور جس سے روک ویں رک جایا کرو۔ اللہ سے ڈرو' بے شک اللہ سخت سزادینے والا ہے۔

اس آیت کریمہ میں اللہ تعالیٰ نے یہ بتایا ہے کہ جو مال بطور فئی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو عطا فرمایا ہے اس کے وہ سارے لوگ مستحق ہیں جن کا ذکر ان آیات میں ہوا اور اس کا خمس فد کورہ لوگوں کے ساتھ مخصوص نہیں بلکہ اس کو عام اور مطلق بیان کیا ہے آکہ سب کو شامل ہو جائے چنانچہ یہ مصارف خاصہ لیمن خمس والوں پر اور مصارف عامہ لیمن مماجرین و انصار اور قیامت تک آنے والے مسلمانوں پر صرف کیا جائے گا۔

رسول الله ُ صلّی الله علیه و سلم اور آپ کے بعد خلفاء راشدین کا عمل ندکورہ آیات کی تغییرہ تشریح سمجمی جائے گی۔ اسی بنا پر امام احمد کی روایت کے مطابق حضرت عمر بن خطاب نے فرمایا تھا : اس مال کا کوئی بھی زیادہ مستحق نہیں ہے اور خود میں بھی کسی سے زیادہ اس کا حقد ار نہیں ہوں اور مسلمانوں کے ہر فرد کااس میں حق ہے۔ سوائے غلام کے لیکن ہمارے حصے اللہ تعالیٰ کی کتاب کی طرف سے متعین ہوئے ہیں 'جس کی تقتیم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے عمل سے فرمائی ہے۔ چنانچہ اسلام میں آدمی کی قربانی اور بمادری کا اعتبار ہو گا اور اس کی قدامت کا اعتبار ہوگا اس کی مالداری کا اعتبار ہو گا اور اس کی ضرورت کا اعتبار ہوگا ہور اس کی حضرورت کا اعتبار ہوگا ہور اس میں سے ضرورت کا اعتبار ہوگا بخد اگر میں زندہ رہا تو صنعاء کی بہاڑی میں رہنے والے چرواہے کو بھی اس میں سے اس کا حصہ طے گا۔

جن مسلمانوں کو نئی کی آیت کے ذیل میں ذکر کیا گیا ہے ان ہی مسلمانوں کا خمس کی آیت کے ذیل میں ذکر ہوا ہے لیکن مهاجرین اور انصار اور ان کے اتباع کو خمس کی آیت میں دخل نہیں کیونکہ وہ نئی کے مستحق بنائے گئے ہیں اور خمس پانے والوں کے دو جھے ہوتے ہیں 'ایک خمس کا خاص حصہ دو سرا فئی کا عام حصہ ۔ اس طرح یہ دونوں حصول میں دخل رکھتے ہیں۔

نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے نئی کو جن لوگوں میں تقتیم فرمایا' اس میں ان کی ضرورت منفعت قدامت اور قربانی وغیرہ کو مد نظرر کھا' اور اس کی تقتیم میں میراث' وصیت اور دوسری الملاک کی تقتیم کا انداز و طریقتہ کار نہیں اختیار فرمایا۔ اسی طرح مال خمس کو ان کے مستحقین میں تقتیم کیا جائے گا کیونکہ کتاب اللہ میں دونوں کا مصرف ایک ہی ہے چنانچہ خمس کو ان کے مستحقین کو دیا جائے گا اور نئی کو بھی مرف اسی کے حق داروں کو دیا جائے گا جس کا سورہ حشر کی آیت میں تذکرہ ہو چکا ہے۔

چنانچہ اللہ تعالی نے خس اور نئی کے مستحقین کو ایک ہی بتایا ہے' اور ان کو خاص اہمیت اور فوقیت دی ہے اور جو نکہ مال غنیمت ان کے مستحقین کے ساتھ خاص ہے' اور دو سرے اس میں شریک نہیں ہو سکتے اس لئے خس کو خس کے مستحقین کے ساتھ مخصوص فرما دیا' اور مال فئی چو نکہ خاص نہیں ہے اس کے مستحقین کے ساتھ مماجرین اور انصار اور ایکے اتباع کو بھی اس میں حقدار قرار دے دیا ہے۔ اس طرح سے فئی اور خس کے مصرف میں برابری ہوگئی۔

رسول الله صلی الله علیہ وسلم اپنا ذاتی حصہ اسلام کی مصالح میں خرچ کرتے تھے اور خمس کے پانچ حصول میں سے چار حصے اس کے مستحقین میں حسب ضرورت واہمیت تقتیم فرماتے تھے۔

#### فصل (۹۵)

### نی کریم صلی الله علیه وسلم کا ایفائے عمد اور قاصدوں کے ساتھ معاملہ کا طریقہ

جب مسلمہ كذاب كے قاصد آئے اور كہنے لگے ہم مسلمہ كو اللہ كا رسول مانتے ہیں تو رسول اللہ صلى اللہ عليه وسلم نے فرمایا" آگر قاصد قتل كئے جاتے ہوتے تو ميں تمہيں قتل كرديتا"۔

یہ بھی ثابت ہے کہ جب قرایش نے ابو رافع کو اپنا قاصد بنا کر آپ کے پاس بھیجا اور ابورافع نے آپ ہی کے پاس رہ جانا چاہا اور قرایش کے پاس واپس جانے سے انکار کر دیا تو آپ نے ان سے فرمایا: " میں عمد شکنی کرنا نہیں چاہتا اور نہ قاصدوں کو روک سکتا ہوں۔ (اب) تم اپنی قوم کے پاس واپس جاؤ اور اگر وہ بات (اسلام) جو اب تمہارے دل میں ہے قائم رہے تو واپس آ جاؤ۔

احادیث محیحہ سے ثابت ہے کہ معاہدہ حدید کی پابندی کرتے ہوئے آپ نے ابوجندل کو قرایش کے حوالہ کر دیا تھا۔ لیکن جب عور تیں آئیں تو ان کے دینے ہے آپ نے انکار کر دیا۔ چنانچہ جب ایک عورت سیع اسلمی مسلمان ہوکر آئیں تو ان کا شوہرواپس لینے آیا اس پر قرآن کی یہ آیت نازل ہوئی:
﴿ يَتَأَیُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوۤا إِذَا جَاءَ ہُمُ الْمُؤْمِنَاتُ مُهَا حِرَتِ فَامْتَحِنُوهُنَّ اللّهُ أَعْلَمُ بِإِيمَانِهِنَّ فَإِنْ عَلِمَتُمُوهُنَّ اللّهُ اَللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللل

مسلمانو! جب تمهارے پاس مومن عورتیں ہجرت کرکے آجائیں تو تم ان کے ایمان کی جانچ کرلو (یوں تو) اللہ ان کے ایمان کو بہتر جانتا ہے 'پس اگر تم ان کو مومن سمجھو تو انہیں کفار کی طرف واپس نہ کرو کیونکہ سے عورتیں نہ ان کے لئے حلال ہیں اور نہ وہ ان کے لئے حلال ہیں اور جو کچھ کافروں نے ان پر خرچ کیا ہے وہ ان کو ادا کرو۔

رسول الله صلی الله علیه وسلم نے ان سے قتم لی که صرف اسلام کی وجہ سے انہوں نے گھر چھوڑا ہے اور خاندان میں کسی جرم اور شو ہر سے عداوت وغیرہ کی وجہ سے انہول نے ہجرت نہیں کی ہے۔ ان باتوں پر انہوں نے قتم کھالی۔ آپ صلی الله علیه و سلم نے ان کے شوہر کو ان کا مہرواپس کر دیا اور اس

خاتون کو واپس نہیں کیا۔

الله تعالی کاارشاد ہے:

﴿ وَإِمَّا تَخَافَنَ مِن قَوْمٍ خِيَانَةً فَالْبِذُ إِلَيْهِمْ عَلَىٰ سَوَآءٍ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُ ٱلْحَآمِنِينَ ﴾ [الأنفال: ٥٨]

اور آگر آپ کو کسی قوم سے خیانت کا اندیشہ ہو تو آپ (وہ عمد) ان کی طرف اس طرح واپس کر دیں 'بے شک اللہ خیانت کرنے والوں کو دوست نہیں رکھتا۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے کہ "جس فخص کا کسی قوم کے ساتھ کوئی معاہرہ ہو تو اس کی کوئی گرہ نہ کھولے اور نہ بند کرے یہاں تک کہ اس کی مدت پوری کرلے یا برابری میں اس معاہدہ کو ختم کردے" ۔ امام ترفدی نے اسے صبح کہا ہے۔ نیز آپ نے ارشاد فرمایا "مسلمانوں کی جان برابرہے" ان کے معاہدوں کی طرفداری ان کے ہر فرد پرہے"۔

#### فصل (۹۲)

ني كريم صلى الله عليه وسلم كاغيرمسلمول كوامان اور پناه دينے ميں اسوہ حسنه

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ آپ نے ان دو آدمیوں کو امان عطا فرمائی جنہیں آپ کی چیازاد بمن ام ہانی نے پناہ دی تھی۔

نیز آپ سے ثابت ہے کہ: "آپ نے ابوالعاص بن رہیج کو امان عطا فرمائی جب آپ کی صاجزادی حضرت زینب نے انہیں پناہ دی تھی' اور فرمایا کہ مسلمانوں کا ادنی آدمی پناہ دے سکتا ہے "۔ دوسری حدیث میں یہ اضافہ ہے "اور دور والا بھی ان کا شریک ہوگا"۔

يه كل جارمط ين ان ين ايك يه كه :

ده مسلمان بحثیت مجموعی ایک جسم کی طرح دو سرول کے مقابلہ میں متحد اور مثنق ہیں "اس سے یہ بھی معلوم ہو تاہے کہ کافروں کو کسی طرح کا اہم عہدہ وغیرہ نہیں دیا جا سکتا۔

صدیث کے ان لفظوں "دور والا بھی ان کا شریک ہوگا" سے یہ معلوم ہو تا ہے کہ اگر کوئی مسلمانوں کا لفکر اپنی طاقت و قوت کی وجہ سے نتیجاب ہوکر مال غنیمت حاصل کرے تو دو سرے دور پڑاؤ ڈالے ہوئ فوجیوں کو بھی اس میں حصہ طے گائکیو نکہ اس میں ان کی بھی قربانیوں کا دخل ہے۔ اس طرح فئ کا وہ مال جو بیت المال میں آئے گا'اس میں بھی دور والے فوجیوں کا حصہ لگایا جائے گا'اگرچہ وہ قریب والے فوجیوں کی فوجیوں کی فوجیوں کی فوجیوں کی فوجیوں کی وجہ سے حاصل ہوا ہو۔

#### نصل (۹۷)

## نبی کریم صلی الله علیه وسلم کاغیرمسلسوں سے جزبیہ لینے کا طریقتہ

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے نجران اور ایلہ کے باشندوں سے جزیہ لیا جو نسلا عرب اور نہ مہا عیسائی تھے' اور اہل دومتہ الجندل سے جزیہ لیا جن میں اکثر عرب تھے' نیز مجوسیوں اور یمن کے یہودیوں سے بھی جزیہ قبول کیالیکن عرب کے مشرکوں سے جزیہ لینا ثابت نہیں۔

امام احمد اور امام شافعی فرماتے ہیں کہ جزیہ سوائے ندکورہ تین گروہوں کے کسی اور سے قبول نہیں کیا جاسکتا بیعنی یہود' نصاری' اور مجوس ان تین کے علاوہ جو لوگ ہیں ان سے یا اسلام قبول کیا جائے گایا قبل کردئے جائیں گے۔

ایک دو سری جماعت کا قول ہے کہ جو قوم بھی جزیہ دے اسے قبول کرلیا جائے گا۔ اہل کتاب (یمودو نصاری) سے اس لئے کہ قرآن کا حکم ہے۔ مجوس سے اس لئے کہ سنت سے ثابت ہے اور دو سری قوموں سے اس لئے کہ وہ بھی ان سے ملحق مانی جائیں گی'کیونکہ مجوسی مشرک ہیں۔ ان کے پاس کوئی قوموں سے اس لئے کہ وہ بھی ان سے ملحق مانی جائیں گی'کیونکہ مجوسی مشرک ہیں۔ ان کے پاس کوئی کتاب نہیں ہے اگر ان سے جزیہ لینا جائز ہے تو یہ اس بات کی دلیل ہے کہ تمام مشرکوں سے خواہ وہ مجوسی ہوں یا کوئی اور' جزیہ قبول کرلیا جائے گا۔

رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے عرب کے بت پرستوں سے جزیہ اس لئے نہیں لیا کہ وہ سب کے سب آیت جزیہ کے نزول سے پہلے مسلمان ہو چکے تھے۔

بعض گروہوں کے کفر کا دو سرے گروہ کے مقابہ میں زیادہ سخت اور سکین ہونا کوئی معنی نہیں رکھتا' بلکہ بت پرستوں کا کفراگر دیکھا جائے تو مجوسیوں کے مقابلہ میں ہلکا ہے اور غور سیجئے تو بت پرستوں اور آتش پرستوں کے درمیان فرق بھی کیا ہے' اور اگر ہے تو مجوسیوں کا کفربت پرستوں کے مقابلہ میں زیادہ غلظ اور سخت ہے۔ اور بت پرست توحید ربوبیت کا اقرار کرتے ہیں' وہ مانتے ہیں کہ خالق کا کتات خدائے واحد کے سواکوئی نہیں' وہ دیو تاؤں اور دیویوں کی بوجا تقرب اللی کے لئے کرتے ہیں' انہیں خالق کا کتات نہیں مانتے' نہ سے مانتے ہیں کہ عالم کے دو خدا ہیں۔ ایک خالق خیرہے' دو سرا خالق شرہے' جیسا مجوسی عقیدہ رکھتے ہیں۔

اس طرح نہ وہ ماؤں' بیٹیوں اور بہنوں کے ساتھ شادی جائز سیجھتے ہیں بلکہ وہ بقیہ دین ابراہیی پر قائم ہیں' اور حضرت ابراہیم علیہ السلام کے پاس صحیفے اور شریعت تھی' لیکن مجوس ان کے پاس سرے سے کوئی آسانی کتاب ہی نہیں' نہ وہ انبیاء میں سے کسی نبی کے دین کے پیرو کار ہیں۔ ان کے عقائد وشرائع میں کوئی ایسااٹر نہیں پایا جا تا جس سے معلوم ہو کہ ان کے پاس کوئی آسانی کتاب یا شریعت تھی جو اٹھالی گئی ہو۔

رسول الله صلى الله عليه وسلم نے اہل ہجراور دوسرے بادشاہوں کے پاس خطوط لکھ کرانہیں اسلام یا جزبیہ کی دعوت دی۔ اس میں عرب اور غیرعرب کی کوئی تفریق نہیں فرمائی تھی۔

اب رہی جزید کی رقم کی مقدار اور تعداد تو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے جب حضرت معاذ رضی اللہ عنہ کو یمن بھیجا تو تھکم فرمایا کہ " ہریالغ ہے ایک دیتاریا اس کی قیمت کی یمنی چاور جزیہ میں لیں "۔

بعد میں حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے اس مقدار میں اضافہ کرکے چار دینار سونے والوں پر اور چالیس درہم چاندی والوں پر سالانہ مقرر کر دیا۔ یہ فرق یا اضافہ اس کئے ہوا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو اہل یمن کی معیشت کی کمزوری کا علم تھا' اور حضرت عمر رضی اللہ عنہ اہل شام کی مالداری سے واقف تھے۔

رسول الله صلی الله علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ آپ نے معاہدہ کو ختم کئے بغیر قرایش کے ساتھ جنگ کو جائز قرار دیا 'کیونکہ خود قرایش نے عمد شکنی کرتے ہوئے اپنے ان حلیفوں کا ساتھ دیا جنہوں نے رسول الله صلی الله علیہ وسلم کے حلیفوں پر حملہ کر دیا تھا اور ان پر ظلم و زیادتی کی تھی۔ ایسی صورت حال میں آپ نے ان کی مدد کرنے والے قرایش کو جنگجو تصور کرکے معاہدہ توڑ دیا تھا اور ان سے جنگ آزما ہوئے تھے۔

#### فصل (۹۸)

## نی کریم صلی الله علیہ وسلم کا نکاح کے متعلق اسوہ حسنہ

نی کریم صلی الله علیه وسلم نے شادی شدہ زندگی اختیار کرنے کی ترغیب دی ہے۔ چنانچہ ارشاد فرمایا: " نکاح کرو کیونکہ کثرت امت سے میں قوموں پر فخر کروں گا"۔ مزید فرمایا: " نکاح میری سنت ہے جو کوئی میری سنت سے اعراض کرے 'وہ میری جماعت سے نہیں"۔

فرمایا: "اے نوجوانو! جوتم میں نکاح کر سکتا ہے " نکاح کرے " کیونکہ نکاح نظراور نفس دونوں کو محفوظ رکھتا ہے اور جسے اس کی قدرت نہ ہواہے چاہئے کہ وہ روزہ رکھے کیونکہ روزہ اس کے لئے ڈھال ہے "اور فرمایا: "دنیا سراسرعیش ہے اور دنیا کی سب سے بردی عیش صالح بیوی ہے "۔

تحیحین میں ہے کہ ''عورت سے شادی یا تو اس کے مال کی وجہ سے کی جاتی ہے'یا عزت و جاہ کی وجہ سے یا حسن و جمال کی وجہ سے یا دین کی وجہ سے' تم دیندار بیوی پاکر بازی لے جاؤ''۔

حدیث میں ہے کہ: "آپ سے سوال کیا گیا 'سب سے بهترین عورت می کون ہے؟ فرمایا "وہ جو اپنے شوہر کی نظر میں بھلی معلوم ہو۔ اس کے حکم کی تغییل کرتی ہو'اور اپنے مال و نفس میں اس کی مرضی کے خلاف کچھ نہ کرتی ہو"۔ آپ کا دستور تھا کہ اولاد پیدا کرنے والی عور توں سے نکاح کرنے کی ترغیب دیتے۔ فرمایا: "محبت کرنے والی اور بچے پیدا کرنے والی عور توں سے نکاح کرو"۔

عورت کی اجازت : یہ فابت ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اس شادی شدہ عورت کا نکاح باطل کردیا تھا۔ سنن میں ہے کہ : باطل کردیا تھا۔ سنن میں ہے کہ :

"ایک کنواری لڑی کے باپ نے لڑی کی مرضی کے خلاف شادی کردی 'وہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوئی تو آپ نے اسے اختیار دے دیا کہ جاہے تو نکاح رکھے یا رد کردے"۔

مدیث میں ہے کہ: "کنواری عورت کا نکاح بغیراس کی اجازت کے نہ کیا جائے۔ اور اس کی اجازت خاموثی ہے"۔ اور اس کی اجازت خاموثی ہے"۔

ایک اور صدیث میں ہے کہ: " بیتیم لڑکی کا عقد اس کی مرضی کے بغیرنہ کیا جائے 'اور آپ نے بیہ بھی فرمایا کہ بالغ ہونے کے بعد بیتی کا اعتبار نہیں "اس سے بیہ ثابت ہو آ ہے کہ بیتیم لڑکی کا نکاح جائز ہے'اس کا قرآن سے بھی پتہ چلاہے۔

ولی کی اجازت : سنن میں حضرت عائشہ رضی اللہ عنها سے روایت ہے کہ "جو عورت اپنے ولی کی اجازت کے بغیر خود نکاح کرلے'اس کا نکاح باطل ہے"۔

صحیح حدیث میں ہے کہ: "ولی کے بغیر نکاح نہیں"۔ مزید فرمایا: "عورت خود اپنا نکاح نہ کرے کیونکہ زانی عورتیں اپنا نکاح خود کیا کرتی ہیں"۔ آپ کاارشاد ہے "جب کسی عورت کا نکاح دو ولی کردیں تو پہلے دلی کے نکاح کا اعتبار ہوگا"۔

مرکی تعین : ایک فخص نے بغیر مرمقرر کئے نکاح کرلیا اور خلوت سے پہلے ہی وفات پاگیا۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ فیصلہ فرمایا کہ عورت کو ہم عصر رشتہ دار عورتوں کے برابر مردیا جائے 'اور میراث دی جائے 'اور ور وہ خود چار مینے دس دن عدت میں بیٹھے۔

ترفدی میں فدکور ہے کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک ہخص سے دریافت فرمایا: کیا تم پہند کو گے کہ تمہاری شادی فلال عورت سے کردول؟ اس نے کہا۔ ہال 'پھر عورت سے پوچھا: کیا تم پہند کروگی کہ تجھے فلال ہخص سے بیاہ دول؟ اس نے بھی رضامندی ظاہر کی 'چنانچہ دونوں کا عقد آپ نے کردیا' اور دونوں میں خلوت بھی ہوئی 'گرچو تکہ کوئی مرمقرر نہ کیا گیا تھا' اور نہ مرد نے عورت کو پچھ دیا تھا' اس لئے جب اس کا دصال ہونے لگا تو آپ نے خیبر کے حصوں میں سے ایک حصہ عورت کو ممرکے عوض دے دیا۔

ان ندکورہ احادیث اور روایات سے مندرجہ ذیل احکام ومسائل کاعلم ہو تا ہے:

ا- بغیر مرمقرر کئے ہوئے نکاح جائز ہے۔

۲- بغیرمهرمقرر کئے ہوئے صحبت و خلوت جائز ہے۔

س- مهر مثل کا تعین موت سے بھی ہو گاخواہ دخول ہویا نہ ہو۔

۴۷ - وفات کے بعد عدت میں بیٹھنا ضروری ہے خواہ دخول ہوا ہویا نہ ہوا ہو \_ بی حفزت ابن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ اور علاء عراق کا مسلک ہے۔ ۵- طرفین کی جانب ہے ایک ہی شخص ولی بن سکتا ہے اور صرف یہ کمنا کافی ہے کہ میں نے فلال مرد کا فلال عورت سے نکاح کردیا ہے۔

نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے چار سے زائد بیویاں رکھنے والوں کو 'جب وہ اسلام لے آئے ' تھم فرمایا کہ ان میں سے صرف چار عور توں کا انتخاب کرلیں اور بقیہ کو چھوڑ دیں۔ اس طرح ایک فخص اسلام لایا اور اس کے تقرف میں دو بہنیں تھیں۔ اس سے آپ نے فرمایا کہ دونوں میں سے ایک کو جے چاہور کھ لواور دو سری کو علیحدہ کردو۔

ان دونوں روایتوں سے اس بات کاعلم ہو تا ہے کہ حالت کفرو شرک کا نکاح صحیح ہے' اور مسلمان ہونے والے مخص کو اختیار ہے کہ ان بیوبوں میں سے کسی کو بھی اختیار کرلے چاہے وہ پہلی ہویا بعد کی ہو' اور میں جمہور کا قول ہے۔

امام ترندی نے مدیث کو ذکر کرکے حسن کہا ہے جس میں سے سے کہ : "جب کوئی غلام اپنے آقا کی مرضی کے بغیر شادی کرلے تووہ بد کردار ہے"۔

﴿ وَاللَّهُ أَعْلَمُ وَأَحْكَمُ وَالْحَمْدُ للهِ رَبِّ الْعَالَمِيْنَ وَصَلَّى اللهُ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى آلِهِ وَصَحْبِهِ وَسَلَّمَ اللهُ عَلَى مُحَمَّدٍ



> حرجمه سَعنيدأحُمَد قَمَ الزَّمَان النَّدوِيْ

عَالِمُ الْمُطْبِقُ الْمُعَالِيَ الْمُعَالِيَ الْمُعَالِيَ الْمُعَالِيَ الْمُعَالِيَ الْمُعَالِيَ الْمُعَالِيَ وَزَالْوَ الْمُعَنِّذِي الْمُعْلِمِينَ الْمُعَالِمِينَ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمِينَ الْمُعَالِمُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلَّمُ الْمُعِلَّمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعِلَّمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمِينَ الْمُعِلِمُ الْمُعِلَّمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلَمُ الْمُ

- 1 £ Y Y



تالين شيُخ الإسسلام محكم **كري عبد الوهاب** تجمه الله تعالى

باللغة الأردية